
Derechos
Humanos México

Edición especial

CENTRO NACIONAL DE DERECHOS HUMANOS
“ROSARIO IBARRA DE PIEDRA”

teorizar la práctica
para transformar
la realidad

Teoría crítica y pensamiento 
jurídico emancipador 

Revista



María del Rosario Piedra Ibarra
Presidenta de la Comisión Nacional de los Derechos Humanos

Francisco Javier Emiliano Estrada Correa
Secretario Ejecutivo

Rosy Laura Castellanos Mariano
Directora General del Centro Nacional de 

Derechos Humanos“Rosario Ibarra de Piedra”





CENTRO NACIONAL 
DE DERECHOS HUMANOS 

“ROSARIO IBARRA DE PIEDRA” 
 

REVISTA DERECHOS HUMANOS MÉXICO 
Teorizar la práctica para transformar la realidad 

dirección general 
Rosy Laura Castellanos Mariano

dirección editorial 
Omar Arellano Hernández

dirección de procesos editoriales 
Gissela Fuentes Romero

Año 4, núm. 8,   
nueva época, junio de 2025,  

publicación editada por la CNDH.
D. R. © Comisión Nacional 
de los Derechos Humanos 

Periférico Sur 3469, esquina Luis Cabrera, 
col. San Jerónimo Lídice, demarcación territorial  

La Magdalena Contreras, C. P. 10200,  
Ciudad de México.

Los contenidos presentados son  
responsabilidad de las y los autores  
y no de la CNDH, que los reproduce 

con  carácter informativo.
Diseño de portada: Jessica Quiterio 

Formación: Jessica Quiterio 
Director editorial: Omar Arellano Hernández

Reserva de Derechos al uso exclusivo:  
04-2023-111315223700-203; ISSN en trámite; 
ambos otorgados por el Instituto Nacional 
del Derecho de Autor. Se terminó de editar 
en diciembre de 2025, Ciudad de México.

Imágenes inspiradas en textiles de 
las comunidades indígenas, en contribución 

a que en 2025 se celebrará 
el Año de la Mujer Indígena.

CONSULTA 
MÁS NÚMEROS:

Luis Lorenzo Córdova Arellano 
Andrés Alcalá Rodríguez
(Coordinadores)

Teoría crítica y pensamiento 
jurídico emancipador 



3

Índice

Aportaciones de las mujeres a la configuración del pensamiento  
del Derecho en México: una lectura desde el feminismo jurídico
María Suhey Tristán Rodríguez. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  7

Ciencia jurídica, filosofía del Derecho y epistemología  
en el iusnaturalismo de filósofos mexicanos:  
aporte para el nuevo paradigma del Derecho mexicano
Jesús Antonio de la Torre Rangel. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  23

Teoría crítica y pluralismo en el Derecho
Antonio Carlos Wolkmer . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 39

El iuspositivismo en México: nacimiento, apogeo y decadencia
Andrés Alcalá Rodríguez . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  51

Pulsión soberana en el pensamiento jurídico mexicano  
en derecho internacional
Luis Lorenzo Córdova Arellano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Derechos humanos y anarquismo:  
diálogos críticos para una cultura de la paz
Walter Martin Arellano Torres. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  103

Repensar la formación jurídica: convergencias entre Derecho, 
ética y humanismo crítico
Hugo S. Ramírez-García . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

ENTREVISTAS 

Despositivizar las facultades de derecho
Entrevista a Aleida Hernández Cervantes
Luis Lorenzo Córdova Arellano 
Andrés Alcalá Rodríguez . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  139



comisión nacional de los derechos humanos

4 

Por una doctrina latinoamericana de derecho internacional
Entrevista con Manuel Becerra Ramírez
Luis Lorenzo Córdova Arellano 
Andrés Alcalá Rodríguez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              155

“Vocación de la praxis: el derecho en clave de liberación”.
Entrevista a Alejandro Rosillo Martínez
Luis Lorenzo Córdova Arellano  
Andrés Alcalá Rodríguez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              169







7

Aportaciones de las mujeres  
a la configuración del pensamiento  
del Derecho en México: una lectura  
desde el feminismo jurídico.

María Suhey Tristán Rodríguez1

	 Resumen
El artículo analiza las contribuciones de las mujeres al pensamiento jurídico 
mexicano desde una perspectiva de feminismo jurídico crítico. Sostiene que 
el Derecho ha sido históricamente un campo patriarcal que excluyó a las 
mujeres del conocimiento jurídico en sus dos vertientes: en su ejercicio y en 
su producción. La incorporación femenina al ámbito legal en los siglos XIX y 
XX significó una ruptura epistemológica y política que evidenció el carácter 
androcéntrico del Derecho. A través de figuras pioneras como Hermila 
Galindo, María Asunción Sandoval, Cuca García, María Cristina Salmorán, 
María Lavalle Urbina, Margarita García Flores y Griselda Álvarez, este artículo 
muestra cómo las mujeres transformaron la noción de ciudadanía, justicia y 
sujeto jurídico. Asimismo, articula esta genealogía con los aportes del femi-
nismo latinoamericano, que denuncia la falsa neutralidad del Derecho, rei-
vindica la igualdad sustantiva y reconoce el valor epistémico de la experiencia 
femenina. Concluye que estas trayectorias abrieron grietas en la hegemonía 
masculina, consolidando una nueva racionalidad jurídica comprometida 
con la emancipación y la pluralidad epistémica.

Palabras clave: feminismo jurídico; pensamiento jurídico mexicano; pione-
ras del Derecho.

1	 Investigadora Posdoctoral de la Secretaría de Ciencias, Humanidades, Tecnología e Innovación 
adscrita a la Universidad de Guadalajara, México. 



comisión nacional de los derechos humanos

8 

Abstract 
The article examines the contributions of women to Mexican legal thought 
through a critical feminist legal perspective. It argues that law has historica-
lly been a patriarchal field that excluded women from both practice and the 
production of legal knowledge. Women’s entry into the legal profession 
during the nineteenth and twentieth centuries represented an epistemolo-
gical and political rupture that revealed the androcentric nature of law. 
Through the pioneering figures of Hermila Galindo, María Asunción Sandoval, 
Cuca García, María Cristina Salmorán, María Lavalle Urbina, Margarita García 
Flores, and Griselda Álvarez, the study shows how women redefined notions 
of citizenship, justice, and legal subjectivity. The text links this genealogy to 
Latin American feminist theory, which exposes the false neutrality of law, 
advocates for substantive equality, and acknowledges the epistemic value 
of women’s lived experience. It concludes that these trajectories opened 
cracks in male hegemony, consolidating a new legal rationality committed 
to emancipation and epistemic plurality.

Keywords: feminist legal theory; Mexican legal thought; women pioneers in 
law.

Introducción
Durante buena parte de la historia, el Derecho mexicano constituyó un ámbito 
vedado para las mujeres. Tradicionalmente concebido como un espacio técnico y 
masculino, sus instituciones funcionaron como mecanismos de exclusión que 
replicaban los límites de género impuestos por la estructura patriarcal. En conse-
cuencia, las mujeres no solo fueron marginadas del ejercicio de los derechos polí-
ticos y civiles, sino también del derecho a producir conocimiento jurídico y ocupar 
posiciones de autoridad en su interpretación y aplicación. Esta exclusión, tanto 
simbólica como material, configuró un orden normativo sin presencia femenina, 
cimentado en la ficción de un sujeto universal masculino2.

El ingreso de las mujeres al ámbito jurídico nacional, a finales del Siglo XIX y durante 
el Siglo XX, representó una ruptura de carácter tanto epistemológico como político. 
Al incorporarse a espacios académicos y profesionales dominados por varones, las 
pioneras no solo reivindicaron derechos individuales, sino que también pusieron 

2	 La formulación de un “sujeto universal masculino” en el Derecho ha sido problematizada por la 
teoría feminista latinoamericana. Alda Facio (2000) y Lorena Fries (2000) explican que el Derecho 
moderno, lejos de ser un sistema neutro, constituye un dispositivo patriarcal construido sobre la 
idea de un sujeto racional abstracto que, en realidad, corresponde al varón blanco, adulto y hete-
rosexual. Esta pretendida neutralidad jurídica legitima la exclusión de las mujeres y reproduce 
una estructura de poder que invisibiliza la diferencia. Silvia Federici (2010) ha mostrado que la 
conformación del sujeto moderno del Derecho está vinculada con los procesos históricos de dis-
ciplinamiento del cuerpo femenino y con la exclusión de las mujeres del ámbito del conoci-
miento. En su análisis, la acumulación originaria del capital y la emergencia del Estado moderno 
se sustentaron en la expropiación del cuerpo, del trabajo y del saber de las mujeres.



edición especial

9

en entredicho los cimientos del propio saber jurídico. Su presencia en las aulas, los 
tribunales y los foros legislativos reveló que la supuesta imparcialidad del Derecho 
no era más que una construcción sustentada en el androcentrismo. Mostraron, 
además, que la racionalidad jurídica no era exclusiva de los hombres, sino que 
podía ser también femenina, situada y comprometida con causas diversas que el 
Derecho androcéntrico no había tomado en cuenta.

En la mayoría de los casos, estas primeras juristas, precursoras de los derechos 
humanos de las mujeres, se formaron en un entorno profundamente desigual en 
que el acceso a la educación superior requería no solo mérito intelectual, sino 
capital cultural, respaldo institucional y, con frecuencia, una posición económica 
privilegiada. Este factor resultó fundamental, como advierte la crítica feminista 
interseccional3: las primeras mujeres que ingresaron al Derecho lo hicieron desde 
condiciones sociales, raciales y económicas que las distanciaban de la mayoría de 
las mujeres mexicanas. La posibilidad de estudiar, litigar o legislar fue un privilegio 
reservado a quienes podían habitar espacios letrados. Por ello estas conquistas, 
aunque significativas en términos históricos, no se tradujeron de inmediato en una 
mejora sustantiva de las condiciones de vida de las mujeres indígenas, rurales o de 
clases populares4.

No obstante, su papel fue decisivo. Nombrarlas y reconocer sus aportes no implica 
ignorar las desigualdades estructurales que persistían, sino comprender el proceso 
histórico mediante el cual el Derecho —como campo de poder— comenzó a posi-
bilitarles su ejercicio. Las trayectorias de estas pioneras abrieron grietas en la hege-
monía masculina y permitieron vislumbrar otras formas posibles de ciudadanía y 
justicia.

Entre las figuras que integran esta genealogía destacan María Asunción Sandoval, 
María del Refugio García, María Cristina Salmorán, María Lavalle Urbina, Margarita 
García Flores y Griselda Álvarez. Desde sus distintos ámbitos de actuación —la abo-
gacía, la judicatura, la legislación, el magisterio o la política— contribuyeron a refor-
mular la noción de justicia e introdujeron en el lenguaje jurídico categorías 
vinculadas con la igualdad, la ciudadanía y los derechos sociales.

3	 La teoría interseccional es útil para comprender cómo las diferentes formas de opresión se entre-
lazan y se refuerzan entre sí, exacerbando la vulnerabilidad de ciertos grupos de mujeres a la 
violencia de género.

4	 En paralelo al ingreso de las primeras mujeres en el Derecho institucional, surgieron también 
figuras del feminismo socialista y comunista que, aunque no se desempeñaron como juristas, 
tuvieron un papel activo en la defensa de los derechos de las mujeres desde la lucha obrera y 
política. En este capítulo visibilizo a Cuca García y reconozco que, junto a ella, deben nombrarse 
otras militantes como Consuelo “La Roja” Uranga, activista chihuahuense que impulsó la organi-
zación sindical —como en el caso de los petroleros de Veracruz— y fue encarcelada por sus mani-
festaciones políticas, articulando feminismo y comunismo. Asimismo, destaco a Benita Galeana, 
una de las comunistas más documentadas; su autobiografía y las biografías posteriores mues-
tran que fue encarcelada en numerosas ocasiones —se estima hasta cincuenta y ocho veces— y 
que su militancia se concentró en articular memoria, género y lucha social (Méndez & Rojas, 
2019).



comisión nacional de los derechos humanos

10 

Analizar sus trayectorias desde una perspectiva crítica e interseccional permite 
evitar lecturas lineales o meramente celebratorias. Si bien estas mujeres simboli-
zan avances indiscutibles, también encarnan las tensiones propias de una época 
en la que el acceso femenino a las instituciones dependía, en gran medida, de su 
capacidad para adaptarse a un modelo masculino de éxito profesional. En muchos 
casos, su estrategia consistió en abrir espacios de participación sin confrontar 
abiertamente las jerarquías de clase, raza o género. Este dato no disminuye la rele-
vancia de sus aportaciones, pero sí exige situarlas dentro de su contexto histórico y 
político.

La crítica feminista al Derecho como punto de partida
Los estudios feministas del Derecho en América Latina han cuestionado de manera 
sistemática la supuesta neutralidad y universalidad de las normas jurídicas. Lejos 
de ser un conjunto de principios objetivos, el Derecho ha operado históricamente 
como un dispositivo cultural y político que reproduce las relaciones de poder 
patriarcales5, determinando quiénes son reconocidos como sujetos plenos de 
derechos y quiénes permanecen subordinados o invisibilizados dentro de su 
estructura.

En esta línea, Alda Facio sostiene que “el sexismo es constitutivo del Derecho y no 
una aberración” (2000, p. 17). Su planteamiento pone en evidencia que la figura del 
sujeto universal que ha privilegiado la dogmática jurídica no es neutra, sino res-
ponde a un perfil específico: varón, adulto, heterosexual, blanco y perteneciente a 
la cultura dominante. Bajo este modelo, las mujeres han sido tratadas como excep-
ciones a la categoría de lo humano: dependientes, incapaces, sujetas de derechos 
condicionados a su papel dentro de la familia. De esta forma, el Derecho no ha 
funcionado como un espacio imparcial, sino como un sistema que consolida la 
exclusión y perpetúa el dominio masculino.

Por su parte, Lorena Fries advierte que el feminismo ha permitido feminizar los 
derechos humanos, es decir, evidenciar que la humanidad jurídica no es abstracta 
ni universal, sino situada y atravesada por relaciones de poder. En sus palabras: 
“una cultura de Derechos Humanos va más allá de un concepto formal de la igual-
dad y alude a una comprensión universal de los derechos que alcance las vidas de 
las mujeres” (Fries, 2000, p. 53). Este enfoque es esencial porque rompe con la dico-
tomía público–privado que, durante siglos, relegó a las mujeres al ámbito domés-
tico y negó la naturaleza jurídica de las violencias que las afectaban. Fenómenos 
como el acoso sexual, la violencia intrafamiliar, la desigualdad en el trabajo no 
remunerado o las restricciones a la autonomía reproductiva fueron considerados 
asuntos privados, y, por tanto, ajenos al escrutinio del Derecho. El feminismo jurí-
dico, en cambio, ha demostrado que esas experiencias pertenecen al ámbito de lo 
público y son materia de derechos humanos.

5	 En términos de Segato (2016), el Derecho codifica una pedagogía de la crueldad que naturaliza 
jerarquías de género, haciendo del cuerpo femenino un territorio de disciplinamiento y control.



edición especial

11

Otro de los aportes de la crítica feminista está en su señalamiento de las limitacio-
nes de la igualdad formal. Aunque la eliminación de normas abiertamente discri-
minatorias representó un avance, esta noción de igualdad abstracta se construyó 
tomando al varón como medida de lo humano. Como afirma Laura Pautassi, gran 
parte de las políticas estatales siguen concibiendo a las mujeres como dependien-
tes, o bien reproductoras de la vida familiar, sin reconocerlas como ciudadanas 
autónomas con proyectos de vida propios (2000). En este sentido, la igualdad jurí-
dica puede operar como una estrategia de asimilación al modelo masculino, sin 
cuestionar las desigualdades materiales y estructurales que persisten en la reali-
dad social.

Otro eje central de esta crítica se relaciona con la necesidad de repensar las meto-
dologías jurídicas tradicionales. El feminismo ha mostrado que el conocimiento 
jurídico producido desde la abstracción, la supuesta objetividad y la autoridad de 
juristas varones excluye los testimonios y experiencias vitales de las mujeres. Incluir 
sus voces no constituye solo un acto simbólico, sino un cambio epistemológico: 
implica replantear el sentido mismo de la justicia y de la producción de normas 
(Facio, 2000). 

En síntesis, la crítica feminista al Derecho (Herrera, 2000) revela que las aportacio-
nes de las mujeres han sido y son indispensables para la transformación jurídica 
contemporánea porque:

	■ Desnudan la falsa neutralidad del Derecho y sus fundamentos 
androcéntricos.

	■ Visibilizan las violencias y desigualdades históricamente ignoradas, supe-
rando la separación entre lo público y lo privado.

	■ Reformulan la noción de ciudadanía y de sujeto de derechos, situando 
como principio rector la autonomía femenina.

	■ Incorporan metodologías jurídicas que reconocen el valor epistémico de 
la experiencia y la voz de las mujeres.

	■ Promueven paradigmas de justicia incluyentes, orientados a la igualdad 
sustantiva más que a la mera igualdad formal.

Bajo esta perspectiva, las contribuciones de las mujeres al pensamiento jurídico 
mexicano no pueden analizarse de manera aislada al marco teórico que ofrece el 
feminismo jurídico. Es precisamente desde este horizonte crítico que se explican 
los procesos de cambio, las resistencias institucionales y las categorías analíticas 
que hoy reconfiguran el Derecho en México.



comisión nacional de los derechos humanos

12 

Las pioneras mexicanas del Siglo XX
Durante la primera mitad del Siglo XX, el Derecho mexicano se desarrolló bajo pará-
metros profundamente excluyentes hacia las mujeres. Como muestra Cano (2000), 
el proceso de profesionalización en México durante el Porfiriato estuvo atravesado 
por códigos de honor y moral restrictivos del acceso femenino a las ciencias y al 
Derecho, configurando una división sexual del conocimiento. La participación polí-
tica femenina era prácticamente inexistente: el derecho al voto y a ser electas en 
cargos públicos se reconoció apenas en 1953, más de tres décadas después de la 
Revolución Mexicana y de la promulgación de la Constitución de 1917.

Esa exclusión política se reflejaba con nitidez en el ámbito jurídico. Las profesiones 
vinculadas con el Derecho —la abogacía, la judicatura, el notariado, el ministerio 
público— eran concebidas como espacios reservados para los hombres. La forma-
ción jurídica se impartía en instituciones dominadas por varones, donde las 
mujeres eran vistas como intrusas, o ajenas a los debates técnicos. Se sostenía, 
incluso desde el discurso académico, que la racionalidad jurídica y la capacidad 
argumentativa eran atributos incompatibles con la sensibilidad femenina 
(Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones 
de México y Gobierno del Estado de México, 2017).

En este escenario, que conjugaba el discurso de igualdad posrevolucionaria con 
prácticas patriarcales persistentes, algunas mujeres lograron irrumpir en la educa-
ción superior y en las instituciones jurídicas. Aunque su número fue reducido, sus 
trayectorias representaron rupturas simbólicas de enorme relevancia: desafiaron 
la idea de que el Derecho era patrimonio exclusivo de los hombres y comenzaron 
a producir discursos que reivindicaban los derechos de las mujeres.

Hermila Galindo Acosta
Hermila Galindo Acosta (1886–1954) puede considerarse una precursora del pensa-
miento jurídico feminista en México. Aunque no fuera jurista en sentido estricto, su 
obra intelectual y política sentó las bases conceptuales de lo que décadas más 
tarde se consolidaría como la crítica feminista al Derecho. Durante el periodo revo-
lucionario, Galindo irrumpió en la esfera pública con una claridad y determinación 
que desafiaban tanto al conservadurismo moral como al monopolio masculino del 
discurso jurídico.

Tras los años iniciales de la Revolución mexicana (1910–1914), el activismo de las 
mujeres se orientó principalmente hacia las demandas de justicia social y las luchas 
políticas que buscaban el bienestar común, dejando en segundo plano las reivindi-
caciones específicamente feministas. Fue a partir de 1915 cuando comenzó a conso-
lidarse un proyecto feminista articulado con el constitucionalismo, impulsado por la 
creación de asociaciones de mujeres, la celebración de los congresos feministas de 
Mérida (1916 y 1917) y la aparición de nuevas plataformas de difusión. En este contexto 
surgió la revista La Mujer Moderna (1915–1919), dirigida por Hermila Galindo, desde la 
cual se denunciaba que las leyes mexicanas mantenían a las mujeres en una 



edición especial

13

situación de subordinación civil incompatible con los ideales de justicia proclama-
dos por la Revolución (Rocha, 2013).

En 1917, presentó su candidatura a diputada federal por el Distrito Federal, un 
hecho inédito en su tiempo, ya que las mujeres aún no gozaban del derecho al voto 
ni podían ser electas. Su postulación constituyó un acto de insumisión jurídica y 
una interpelación directa al orden constitucional que negaba a las mujeres el ejer-
cicio de la ciudadanía (Valles Ruiz, 2017).

En su texto La mujer moderna, Galindo sostuvo que “la igualdad no es un privile-
gio, sino una consecuencia lógica de la justicia”, al tiempo de denunciar que el 
Estado mexicano había convertido la maternidad y la domesticidad en instrumen-
tos de control político (Valles Ruiz, 2017, pp. 51-82). Su pensamiento anticipó debates 
que, un siglo después, serían centrales para el feminismo jurídico contemporáneo: 
la autonomía corporal, la educación sexual, la separación entre Iglesia y Estado y la 
igualdad sustantiva ante la ley.

Como señala Valles Ruiz, “la igualdad ciudadana de las mujeres recalcaba Hermila, 
era un asunto de estricta justicia. Solo cuando las mujeres tuviesen acceso al voto, 
consideraba, podrían organizarse para defender sus intereses, los intereses de sus 
hijos y los de la humanidad. Solo con el voto podrían las mujeres combatir la pros-
titución, el alcoholismo, la delincuencia y la criminalidad de los niños y jóvenes” 
(2017, p. 66). Aunque nunca ocupó cargos judiciales ni legislativos, su contribución 
fue fundacional, pues situó en el centro del debate público la idea de que la eman-
cipación femenina requería transformar el orden jurídico. Galindo inauguró así una 
senda que recorrerían, en distintos momentos del Siglo XX, las abogadas y legisla-
doras que llevaron el discurso feminista a las instituciones del Estado. Su legado, 
por tanto, es tanto político como epistemológico: abrió la posibilidad de pensar el 
Derecho desde la experiencia y la voz de las mujeres.

María Asunción Sandoval
María Asunción Sandoval de Zarco es reconocida como la primera mujer en obtener 
el título de abogada en México en 1898, hecho que marcó un precedente funda-
mental en la historia de la educación superior y en la abogacía nacional. Su ingreso 
a la Escuela Nacional de Jurisprudencia significó la ruptura de la barrera de exclu-
sión que había mantenido a las mujeres fuera de los estudios jurídicos, en un con-
texto en el que la universidad apenas comenzaba a abrir sus puertas a las alumnas 
y persistían fuertes prejuicios sobre la supuesta incapacidad femenina para com-
prender los códigos y procedimientos legales (Lira Alonso, 2024).

La trayectoria académica de Sandoval estuvo plagada de obstáculos. Proveniente 
de una familia con recursos limitados, enfrentó resistencias ideológicas y dificulta-
des económicas que solo pudo superar gracias a una pensión otorgada por el 
gobierno de Porfirio Díaz, la cual le permitió concluir sus estudios preparatorios y 
universitarios (Lira Alonso, 2008, 2024). Finalmente, defendió su tesis Derechos del 
hombre como base de la unidad de legislación en el derecho civil, en la que 



comisión nacional de los derechos humanos

14 

planteó una visión crítica sobre la fragmentación normativa y destacó la importan-
cia de las garantías individuales como fundamento de las instituciones jurídicas.

Su inserción en el ámbito jurídico fue relevante no solo por la excepcionalidad del 
caso, sino porque abrió una ruta de legitimación profesional: demostró que las 
mujeres podían formarse y ejercer el Derecho con solvencia técnica. La prensa de 
la época, como El Imparcial y El Universal, destacó su primera defensa penal, cele-
brando tanto su conocimiento jurídico como su elocuencia, en un tono que refle-
jaba a la vez admiración y asombro (Lira Alonso, 2024). Aunque su nombre no suele 
vincularse a reformas legislativas de gran alcance, su figura posee un peso simbó-
lico incuestionable como precursora del feminismo jurídico en México, al represen-
tar la posibilidad de que las mujeres irrumpieran en espacios históricamente 
masculinos.

Además de su desempeño profesional, Sandoval participó activamente en proyec-
tos feministas de su tiempo, como la revista La Mujer Mexicana y la Sociedad 
Protectora de la Mujer, desde donde impulsó la ampliación de oportunidades edu-
cativas, la mejora de los salarios femeninos y la promoción de reformas legales 
orientadas a la igualdad (Lira Alonso, 2024). 

Su trayectoria no puede entenderse de forma aislada, sino como parte de un 
proceso histórico más amplio de inserción femenina en las profesiones y en el 
ámbito científico durante los siglos XIX y XX. Como afirma Rivera (2019), Sandoval 
se inscribe en una genealogía de mujeres que, al transgredir las normas de género 
de su época, contribuyeron a transformar la cultura profesional y a redefinir el 
papel de las mujeres en la esfera pública.

María Cristina Salmorán
El nombramiento de María Cristina Salmorán como primera mujer ministra de la 
Suprema Corte de Justicia de la Nación (1961–1974) constituyó un acontecimiento 
sin precedentes en la historia jurídica mexicana. Por primera vez, una mujer se 
integraba al máximo órgano de interpretación constitucional del país, responsable 
de salvaguardar los derechos fundamentales. Su designación no fue meramente 
simbólica: acreditó con su trayectoria que las mujeres poseían la formación, la 
capacidad técnica y la ética profesional necesarias para desempeñar los más altos 
cargos del Poder Judicial, en un entorno dominado por varones y aún escéptico 
respecto a la idoneidad de las juristas (Bolívar Galindo, 2017).

Nacida en Oaxaca en 1918, Salmorán creció rodeada de mujeres pioneras que mar-
caron su carácter y determinación: su abuela fue médica titulada en 1893 y su 
madre, profesora normalista desde 1909 (Bolívar Galindo, 2017). Su especialización 
profesional se centró en el ámbito laboral, donde se distinguió como la primera 
mujer en presidir la Junta Federal de Conciliación y Arbitraje, además de represen-
tar a México en diversos foros internacionales, muchos de ellos vinculados con los 
derechos de las mujeres (Bolívar Galindo, 2017).



edición especial

15

En 1961, el presidente Adolfo López Mateos la designó ministra de la Suprema 
Corte. Su nombramiento provocó resistencia entre ciertos sectores del gremio jurí-
dico, que ponían en duda la capacidad femenina para ocupar un cargo de tal jerar-
quía. Frente a estas posturas, Salmorán respondió con trabajo y rigor jurídico, 
consolidándose como una figura respetada en la impartición de justicia. Su des-
empeño abrió las puertas para que otras juristas, como Livier Ayala Manzo, Gloria 
León Orantes, Fausta Moreno Flores, Martha Chávez Padrón y Victoria Adato de 
Ibarra, siguieran su camino (Bolívar Galindo, 2017).

Durante más de cuatro décadas de ejercicio profesional, su obra jurídica se centró 
en la justicia laboral, materia en la que dejó resoluciones y criterios de referencia. 
En el homenaje por su retiro, el ministro Leopoldino Ortiz Santos destacó que 
Salmorán “rompió las barreras tradicionales que tenían las mujeres para desempe-
ñar puestos de gran responsabilidad en nuestro gobierno” (Bolívar Galindo, 2017). 
Su fallecimiento en 1993 dejó un legado de integridad y compromiso con la justicia. 
En palabras de sus colegas, ingresó “por la puerta grande a la historia de la Suprema 
Corte de Justicia de la Nación como primera ministra de este alto tribunal” (Bolívar 
Galindo, 2017).

María del Refugio “Cuca” García
María Refugio García Martínez, conocida como “Cuca” García, nació en Taretan, 
Michoacán, en 1889, en una familia de clase media rural. Desde joven se formó 
como maestra normalista, convencida de que la educación era un medio para 
transformar las condiciones sociales de los sectores más pobres. Identificada con 
las ideas del general Francisco J. Múgica, participó en la fundación del Partido 
Socialista Michoacano en 1917, donde fue reconocida por su compromiso con las 
causas obreras y campesinas (Oikión Solano, 2009).

Tras la persecución de los mugiquistas, se trasladó a Veracruz y posteriormente a la 
Ciudad de México, donde dirigió la Agrupación de Socialistas Michoacanos. Su acti-
vismo combinó la organización política con la docencia; a su regreso a Michoacán, 
impulsó diversos proyectos educativos rurales durante el gobierno de Múgica. 
Cabe destacar que hasta ese momento en Michoacán no se había considerado a 
ninguna mujer para desempeñar el cargo de inspectora escolar, función que 
asumió María del Refugio en 1923 en la zona oriental de la entidad (Rojas, 2024). 
Asimismo, fundó escuelas, gestionó recursos para comunidades campesinas y 
denunció las prácticas patronales que obstaculizaban la educación de los hijos de 
los trabajadores (Oikión Solano, 2009).

Su experiencia como maestra y militante la llevó a comprender que la emancipa-
ción de las mujeres pasaba por su formación intelectual y participación política. A 
fines de la década de 1910 fundó, junto con Juana B. González, el Consejo Nacional 
de Mujeres, posteriormente integrado al Partido Comunista Mexicano bajo el 
nombre de Consejo Feminista Mexicano. En ese espacio coincidió con mujeres 
como Elena Torres, Julia Nava Ruisánchez y Stella Carrasco, quienes compartían la 



comisión nacional de los derechos humanos

16 

convicción de que la educación y el trabajo eran pilares de la igualdad (Oikión 
Solano, 2009).

Durante el cardenismo, García fue parte de la Confederación Revolucionaria 
Michoacana del Trabajo y participó en el Congreso Socialista Femenino de 
Pátzcuaro, antecedente del Frente Único Pro Derechos de la Mujer (FUPDM), 
fundado en 1935 (Oikión Solano, 2009). Este frente, que llegó a reunir miles de afi-
liadas en todo el país, buscaba la igualdad jurídica, el derecho al trabajo, la educa-
ción, así como la protección a la maternidad. Cuca García, entonces secretaria 
general, jugó un papel decisivo en su consolidación y en la vinculación con sindica-
tos y movimientos campesinos (García, 2021). En este sentido, destaca Tuñon: 

El hecho de que Cuca García detentara el principal puesto directivo del FUPDM, antes 
que referirnos de manera inmediata a la hegemonía comunista nos habla de la nece-
sidad de que una mujer de amplio consenso dirigiera la organización unitaria. Como 
condición indispensable para la supervivencia y crecimiento del Frente, la misma 
Cuca García contaba con la existencia de un grupo de dirección no formal que asumía 
el trabajo organizativo y que funcionaba como puente natural con los grupos de base 
(Tuñon, 2013).

Aunque en sus inicios el sufragio no fue una prioridad, el FUPDM hizo de él su prin-
cipal bandera hacia 1937. Ese mismo año, cuando se negó el registro de candidatu-
ras femeninas, Refugio García protestó frente a la residencia del presidente Lázaro 
Cárdenas, en un gesto de gran simbolismo que evidenció las contradicciones del 
discurso revolucionario respecto a la igualdad de género (Oikión Solano, 2009).

Si bien la reforma constitucional no prosperó en aquel momento, la lucha de García 
y de otras feministas estableció las bases para el reconocimiento del voto feme-
nino en 1953. Cano (1991) resalta que esta generación de mujeres transformó la 
noción de ciudadanía al situar la igualdad política como una conquista colectiva, 
resultado de décadas de organización y alianzas de aquellas que habían sido siste-
máticamente excluidas del sistema.

María Lavalle Urbina
María Lavalle Urbina (1908–1996) es una de las figuras más relevantes en la intersec-
ción entre el Derecho y la política mexicana del Siglo XX. Egresada de la Escuela 
Nacional de Jurisprudencia, su formación académica le permitió acceder a espa-
cios institucionales inéditos para las mujeres de su época. En 1965 alcanzó un logro 
simbólico y político excepcional: fue la primera mujer en presidir el Senado de la 
República, un órgano históricamente dominado por hombres (Vidal Fócil, 2021; 
IEEC, s. f.).

Su presidencia no fue meramente representativa. Desde la tribuna senatorial, 
Lavalle Urbina impulsó una agenda orientada a fortalecer los derechos laborales 
de las mujeres, la igualdad formal ante la ley y la ampliación de su participación 
política. Sus intervenciones evidenciaron que las mujeres no debían limitarse al 



edición especial

17

ámbito privado, sino reclamar el ejercicio pleno de sus derechos civiles, políticos y 
sociales (Diputados, s. f.; IEEC, s. f.).

Su desempeño en el Senado legitimó la idea de que las mujeres podían contribuir 
a la producción normativa con la misma solvencia que sus pares varones. Este tipo 
de presencia institucional fue determinante para modificar los imaginarios socia-
les que asociaban el poder político con la masculinidad, y para afirmar que la 
paridad no era una concesión, sino una condición inherente a la democracia.

Lavalle Urbina desempeñó también otros cargos públicos relevantes: fue magis-
trada del Tribunal Superior de Justicia del Distrito y Territorios Federales (1947–
1954), presidenta de la Academia Mexicana de Educación y representante de 
México en organismos internacionales sobre la condición jurídica de la mujer (IEEC, 
s. f.). Por su labor fue galardonada con la Medalla Belisario Domínguez y el Premio 
de Derechos Humanos de las Naciones Unidas (Vidal Fócil, 2021). A su muerte, en 
1996, sus restos fueron trasladados a la Rotonda de las Personas Ilustres, símbolo 
de su trascendencia nacional. Su legado consolidó la idea de que la política y el 
Derecho podían ser también ámbitos de construcción femenina de poder y 
justicia.

Margarita García Flores
La trayectoria de Margarita García Flores (1922–2005) muestra el surgimiento de un 
feminismo jurídico incipiente que articuló el pensamiento académico, la práctica 
política y la defensa de los derechos sociales. Jurista, legisladora y académica, se 
especializó en Derecho laboral y familiar, áreas en las que introdujo debates crucia-
les sobre corresponsabilidad doméstica, equidad laboral y justicia social con pers-
pectiva de género.

Su carrera política inició en 1949, cuando asumió la Secretaría Femenil de la 
Confederación Nacional de Organizaciones Populares (CNOP) en Nuevo León. 
Posteriormente, fue la primera dirigente femenil del Comité Ejecutivo Nacional del 
PRI (1951–1958), presidenta del Primer Congreso Nacional de la Mujer (1955) y reco-
nocida como Mujer del Año en 1975 y 1978. En 1955 fue electa diputada federal en 
la XLIII Legislatura, integrando el primer grupo de mujeres en la Cámara de 
Diputados junto con Aurora Jiménez de Palacios, Remedios Albertina Ezeta, 
Marcelina Galindo Arce y María Guadalupe Urzúa. Desde ese espacio, impulsó la 
reforma al artículo 4º constitucional para reconocer la igualdad entre mujeres y 
hombres.

Margarita García Flores fue una de las fundadoras de la primera revista feminista 
mexicana, fem, creada en octubre de 1976 junto con Alaíde Foppa. La publicación 
nació con la intención de abrir un espacio de reflexión, análisis y diálogo en torno a 
la situación de las mujeres en México y América Latina. A diferencia de otras expe-
riencias editoriales de carácter feminista —como Cihuat o los nueve números de 
La Revuelta, impresos y distribuidos de manera artesanal—, fem logró consolidarse 
como un proyecto duradero y de gran influencia. Su circulación ininterrumpida 



comisión nacional de los derechos humanos

18 

hasta 2005 la convirtió en un referente esencial para los feminismos mexicanos, 
latinoamericanos y caribeños. A lo largo de casi tres décadas, la revista reunió a 
pensadoras, escritoras, académicas y militantes de distintas corrientes, que aporta-
ron ensayos, artículos y testimonios personales sobre temas como los derechos 
sexuales y reproductivos, la participación política, la literatura escrita por mujeres y 
la crítica cultural. Gracias a la visión de García Flores y Foppa, fem se transformó en 
una plataforma plural que contribuyó a construir la memoria intelectual y política 
del feminismo en la región (Jaiven, 2017).

En el ámbito académico, García Flores publicó obras fundamentales para el desa-
rrollo del feminismo jurídico mexicano, entre ellas La seguridad social y el bienes-
tar humano (1965), La igualdad jurídica (1975), La política en México, vista por seis 
mujeres (1982) y Seguridad social y la población marginada en México (1989). 
Estas obras contribuyeron a insertar la discusión sobre igualdad y justicia social en 
la doctrina jurídica mexicana (Nava Castillo, 2018).

En entrevistas, solía insistir en que la educación era la herramienta principal de 
emancipación femenina: “yo les digo siempre a las mujeres que estudien tanto 
como estudian los hombres. Así, no tendrán solo un destino: la maternidad y el 
matrimonio, sino que su futuro estará asegurado” (Nava Castillo, 2018, p. 184). Su 
pensamiento vinculó la igualdad jurídica con la transformación cultural, estable-
ciendo un puente entre el Derecho positivo y los cambios sociales necesarios para 
hacerlo efectivo. En 2011, la Cámara de Diputados inscribió su nombre en el Muro 
de Honor del Palacio Legislativo de San Lázaro, en reconocimiento a su legado en 
favor de la igualdad y la democracia paritaria (Nava Castillo, 2018).

Griselda Álvarez Ponce de León
Conocida por haber sido la primera gobernadora en México —cargo que ejerció en 
Colima entre 1979 y 1985—, Griselda Álvarez Ponce de León (1913–2009) fue también 
jurista, educadora, poeta y ensayista. Su formación humanista y jurídica sustentó 
una visión política orientada a la justicia social y a la igualdad de género. Nacida en 
Guadalajara y formada como maestra normalista y licenciada en Letras Hispánicas 
por la UNAM, Álvarez asumió desde joven la educación como “el medio para pro-
gresar”, principio que orientó su obra y su gestión pública (González Freire, 2018).

Su trayectoria en el servicio público fue amplia: se desempeñó como directora de 
Trabajo Social de la Secretaría de Salubridad y Asistencia, subdirectora general de 
Acción Social Educativa en la SEP y jefa de Servicios Sociales del Instituto Mexicano 
del Seguro Social. Fue senadora en 1976 antes de asumir la gubernatura de Colima 
(González Freire, 2018). Desde esas posiciones impulsó políticas públicas centradas 
en el bienestar, la educación y los derechos de las mujeres, bajo una concepción 
humanista del Derecho y del poder.

Además, su obra literaria complementó su pensamiento político. En sus múltiples 
textos Álvarez reivindicó la presencia de las mujeres en la historia nacional y en el 
discurso jurídico, vinculando la escritura con la transformación social (González 
Freire, 2018). 



edición especial

19

Conclusiones
A lo largo del Siglo XX, maestras, legisladoras, juristas, periodistas, militantes y aca-
démicas confluyeron en una misma tentativa: ampliar el horizonte del reconoci-
miento jurídico y de los derechos de las mujeres. Desde la escritura y el debate 
público, Hermila Galindo problematizó la subordinación civil femenina y colocó el 
tema de la igualdad en el centro del discurso revolucionario. María Asunción 
Sandoval, al obtener el título de abogada, desafió los prejuicios sobre la supuesta 
incapacidad intelectual de las mujeres y posibilitó su ingreso a la educación jurí-
dica. Cuca García articuló el Derecho con la acción colectiva al impulsar proyectos 
educativos y sindicales que reclamaban justicia social y equidad. En las décadas 
posteriores, figuras como María Cristina Salmorán, María Lavalle Urbina y Margarita 
García Flores trasladaron estas luchas al terreno institucional, demostrando que la 
justicia y la legislación también pueden pensarse desde la experiencia femenina.

Cada una, desde su lugar, aportó una pieza al proceso de transformación del pen-
samiento jurídico mexicano. Su actuación permitió desmantelar el mito de la neu-
tralidad del Derecho y evidenciar que la legalidad no podía seguir reproduciendo 
los patrones de exclusión sobre los que se había construido. Su legado se inscribe, 
así, en la historia más amplia de los movimientos de mujeres que, al disputar el 
sentido mismo de la ciudadanía, reconfiguraron el Derecho como un espacio de 
emancipación.

Sin embargo, este proceso no fue homogéneo ni exento de contradicciones. 
Muchas de las pioneras actuaron desde contextos urbanos y con cierto capital 
educativo o económico, lo que limitó el alcance inmediato de sus conquistas a su 
propia esfera de acción. Aun así, su irrupción abrió una grieta decisiva: demostró 
que el pensamiento jurídico podía y debía incluir la voz de las mujeres, al igual que 
la justicia no es un ideal abstracto, sino una práctica social que responde a la vida 
concreta de las personas.

Hoy, el feminismo jurídico recupera esa herencia y la amplía. Las nuevas generacio-
nes de juristas, académicas y defensoras articulan sus luchas con los feminismos 
comunitarios y decoloniales, reivindicando que el Derecho no puede ser un privile-
gio de clase, ni una herramienta de dominación, sino un instrumento para la trans-
formación colectiva y el reconocimiento de la diversidad humana.

Reconocer a estas mujeres es, en última instancia, un acto de justicia histórica. Su 
irrupción fracturó el monopolio masculino del pensamiento jurídico y abrió un 
horizonte de pluralidad epistémica. Por tanto, recordarlas implica recuperar una 
genealogía de saberes que habían permanecido al margen.



comisión nacional de los derechos humanos

20 

Fuentes
Bolívar Galindo, C. (2017). Camino que recorrió María Cristina Salmorán de Tamayo 

para ser la primera ministra de la Suprema Corte de Justicia de la Nación. 
En Mujeres y Constitución: De Hermila Galindo a Griselda Álvarez. Secretaría 
de Cultura, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de 
México, Gobierno del Estado de México. Pp. 189–206.

Cano, G. (1991). Las feministas en campaña: la primera mitad del Siglo XX. Debate 
Feminista, 4. https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1991.4.1536 

Cano, G. (2000). Género y construcción cultural de las profesiones en el porfiriato: 
magisterio, medicina, jurisprudencia y odontología. Historia y Grafía, 14, 
207–243. 

Diputados. (2023, 8 de marzo). Efeméride: María Lavalle Urbina, la ilus-
tre mexicana. Revista de la Cámara de Diputados. https://comuni-
cacionsocial .diputados .gob.mx /revista/index.php/en-opinion-de/
efemeride-maria-lavalle-urbina-la-ilustre-mexicana

Tuñón Pablos, E. (2013). El Frente Único Pro Derechos de la Mujer durante el car-
denismo. En Espinosa Damián, G., Jaiven, A. L. (Coords.). Un fantasma reco-
rre el siglo: Luchas feministas en México, 1910-2010. Universidad Autónoma 
Metropolitana Unidad Xochimilco; El Colegio de la Frontera Sur; Editorial 
Ítaca. https://biblioteca.clacso.edu.ar/Mexico/dcsh-uam-x/20201029030019/
Un-Fantasma-Recorre.pdf

Facio, A. (2000). Hacia otra teoría crítica del Derecho. En G. Herrera (Coord.). Las 
fisuras del patriarcado: Reflexiones sobre feminismo y derecho. FLACSO. Pp. 
15–48.

Federici, S. (2010). Calibán y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 
Traficantes de Sueños.

Fries, L. (2000). Los derechos humanos de las mujeres: aportes y desafíos. En G. 
Herrera (Coord.). Las fisuras del patriarcado: Reflexiones sobre feminismo y 
derecho. FLACSO. Pp. 45-64  

García Medina, A. D. (2021). El surgimiento de la mujer como sujeto polí-
tico en México: Del Porfiriato al cardenismo, 1905-1940 [Tesina]. 
Repositorio Institucional de la Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla (BUAP). https://repositorioinstitucional.buap.mx/server/api/core/
bitstreams/4d9a702f-af85-4716-96bd-bd8120072f64/content

González Freire, J. M. (2014). Investigación en los archivos privados: La primera 
mujer gobernadora y sonetista de México. Revista Iberoamericana de 
Ciencias, 1(1), pp. 3-13. Consultado en: https://www.reibci.org/publicados/2014/
mayo/4567232.pdf

Herrera, G. (Coord.) (2000). Las fisuras del patriarcado: Reflexiones sobre feminismo 
y derecho. FLACSO.

IEEC. (s. f.). Personaje Ilustre de Campeche: María Lavalle Urbina. Recuperado de 
https://www.ieec.org.mx/Documentacion/memorias/2003/marialavalle.htm

Jaiven, A. L. (2017).  Mujeres y Constitución: De Hermila Galindo a Griselda Álvarez. 
Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las 
Revoluciones de México, Gobierno del Estado de México. Pp. 231-259.



edición especial

21

Lira Alonso, M. P. (2024). Un acercamiento a la biografía de María Asunción Sandoval, 
la primera abogada mexicana. Magister Iuris. Revista Digital de la Facultad 
de Derecho, (22). Consultado en: https://revistas.unam.mx/index.php/
magisteriuris/article/view/89868

Lira Alonso, M. P. (2008). La primera abogada mexicana. El mundo del abogado, 
10(109). Consultado en: http://www.paginaspersonales.unam.mx/files/480/
Publica_20170205070541.pdf. 

Méndez, D., Rojas, M. E. (2019, 10 de noviembre). Las rojas. Biografías de mujeres 
comunistas. Memoria. https://revistamemoria.mx/?p=2965) 

Nava Castillo, J. M. (2018). Las indispensables: Recuperando la memoria. Instituto 
Nacional de las Mujeres. http://cedoc.inmujeres.gob.mx/documentos_down-
load/101312.pdf 

Oikión Solano, V. (2009). María Refugio García, mujer y Revolución. Boletín del 
Archivo General de la Nación, 7(1), 78–96. Recuperado de https://bagn.archi-
vos.gob.mx/index.php/legajos/article/view/220

Pautassi, L. (2000). Igualdad de derechos y desigualdad de oportunidades: ciuda-
danía, derechos sociales y género en América Latina. En G. Herrera (Coord.). 
Las fisuras del patriarcado: Reflexiones sobre feminismo y derecho. FLACSO. 
Pp. 65-90.

Rivera, E. (2019). Transgresoras de los saberes: la incursión de las mujeres a la ciencia 
en México, siglos XIX–XX. Culture & History Digital Journal, 8(1). https://cultu-
reandhistory.revistas.csic.es/index.php/cultureandhistory/article/view/153

Rocha Islas, M. E. (2013). Revolución, sufragio y derechos: Feminismo y Revolución. 
En Espinosa Damián, G., Jaiven, A.L. (Coords.). Un fantasma recorre el 
siglo: Luchas feministas en México, 1910-2010. Universidad Autónoma 
Metropolitana Unidad Xochimilco; El Colegio de la Frontera Sur; Editorial 
Ítaca. https://biblioteca.clacso.edu.ar/Mexico/dcsh-uam-x/20201029030019/
Un-Fantasma-Recorre.pdf

Rojas Rodríguez, J. A. (2024). A la sombra de la violencia: Las experiencias de las 
maestras rurales durante el Movimiento Cristero en Michoacán, 1921-1929. 
Anuario Mexicano de Historia de la Educación, 4(1), 63–78. 

Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones 
de México, Gobierno del Estado de México. (2017). Mujeres y Constitución: de 
Hermila Galindo a Griselda Álvarez. INEHRM. https://www.inehrm.gob.mx/
recursos/Libros/Mujeresyconstitucion.pdf

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños.
Valles Ruiz, R.M. (2017). Hermila Galindo: Ideas de vanguardia; acciones que abrie-

ron brecha. En Mujeres y Constitución: De Hermila Galindo a Griselda 
Álvarez. Secretaría de Cultura; Instituto Nacional de Estudios Históricos de 
las Revoluciones de México; Gobierno del Estado de México. Pp. 51-82.

Vidal Fócil, A. B. (2021). Mujeres políticas que luchan por llegar a la cúspide del 
poder legislativo. En Espinosa Infante, E. (Coord.). Género y organizaciones: 
Visibilizando a las mujeres. Universidad Autónoma Metropolitana Unidad 
Azcapotzalco. http://hdl.handle.net/11191/8870. 





23

Ciencia jurídica, filosofía  
del Derecho y epistemología en el 
iusnaturalismo de filósofos mexicanos:  
aporte para el nuevo paradigma  
del Derecho mexicano

Jesús Antonio de la Torre Rangel.6

Resumen
Este texto es producto de un proyecto de investigación auspiciado por la 
Universidad Autónoma de Aguascalientes, titulado Los iusnaturalismos en 
filósofos mexicanos: su aporte potencial en el nuevo paradigma del Derecho 
Mexicano. La investigación fue motivada por la reforma del artículo 1º cons-
titucional del 10 de junio de 2011, la cual situó los derechos humanos como el 
núcleo fundamental de la juridicidad mexicana. Esta enmienda constitucio-
nal implica un nuevo paradigma teórico y hermenéutico del Derecho en 
México.

El objetivo general de la investigación fue conocer la Filosofía Jurídica de los 
iusnaturalistas mexicanos más relevantes y exponer los aportes de su pensa-
miento en el nuevo Derecho Mexicano basado en los derechos humanos. El 
estudio se centró en cómo el pensamiento iusnaturalista puede incidir 
directamente en el enriquecimiento de este nuevo paradigma, específica-
mente a través de su concepción del Derecho (la esencia de lo jurídico), su 
propuesta de hermenéutica jurídica, sus criterios para administrar justicia, el 
modo en que entienden los derechos humanos y su visión antropológica 
con relación a la persona humana. Este artículo busca mostrar los aspectos 
más relevantes del pensamiento iusnaturalista en México, uniendo ideas de 
varios autores en lo relativo a su modo de entender la Ciencia del Derecho, la 
Filosofía Jurídica y la Epistemología.

Palabras clave: Iusnaturalismo; Derechos Humanos; Epistemología.

6	 Centro de Estudios Jurídicos y Sociales Mispat, Profesor de la Maestría en Derechos Humanos de 
la Universidad Autónoma de San Luis Potosí, y de la Maestría en Derecho Constitucional y Amparo 
de la Universidad Iberoamericana Campus León.



comisión nacional de los derechos humanos

24 

Abstract
This text is the product of a research project supported by the Universidad 
Autónoma de Aguascalientes, titled “Natural Law in Mexican Philosophers: 
Its Potential Contribution to the New Paradigm of Mexican Law”. The inves-
tigation was motivated by the reform of Article 1 of the Political Constitution 
of the United Mexican States on June 10, 2011, which places human rights at 
the fundamental core of Mexican legality. This constitutional amendment 
implies a new theoretical and hermeneutical paradigm of Law in Mexico. 
The general objective of the research was to understand the Legal Philosophy 
of the most relevant Mexican natural law thinkers and to present the possi-
ble contribution of their thought to the new Mexican Law, based on human 
rights. The study focused on how natural law thought can directly enrich 
this new paradigm, specifically through its conception of Law (the essence 
of the legal), its proposal for legal hermeneutics, its criteria for administering 
justice, its understanding of human rights, and its anthropological vision 
concerning the human person. This article aims to highlight the most rele-
vant aspects of natural law thinking in Mexico, integrating ideas from various 
authors concerning their understanding of Legal Science, Legal Philosophy, 
and Epistemology.

Keywords: Iusnaturalism; Human Rights; Epistemology.

Introducción
Este texto es producto del proyecto de investigación auspiciado por la Universidad 
Autónoma de Aguascalientes, titulado Los iusnaturalismos en filósofos mexica-
nos: su aporte potencial en el nuevo paradigma del Derecho Mexicano. Motivó 
esta investigación la reforma al artículo 1º de la Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos, de 10 de junio de 2011, por medio de la cual los derechos 
humanos se colocaron en el lugar fundamental de la juridicidad mexicana, es 
decir, en el principio jurídico en el que se basa el orden jurídico mexicano. Esa 
reforma a nuestra Constitución en materia de derechos humanos implicó un 
nuevo paradigma teórico y hermenéutico del Derecho en México.

A partir de ese cambio constitucional, consideramos que la tradición iusnaturalista 
puede enriquecer mucho la concepción del Derecho en México. Por esta razón, se 
planteó como objetivo general de este artículo el siguiente: conocer la filosofía 
jurídica de los iusnaturalistas mexicanos más relevantes y exponer el aporte posible 
de su pensamiento en el nuevo paradigma del Derecho Mexicano basado en los 
derechos humanos.

La investigación se centró en aquello en lo que el pensamiento iusnaturalista 
puede incidir de manera directa para el enriquecimiento del nuevo paradigma, 
como lo son: su concepción del Derecho, esto es, la esencia de lo jurídico; su pro-
puesta de hermenéutica jurídica; sus criterios para administrar justicia; el modo en 



edición especial

25

que entienden los derechos humanos y su visión antropológica con relación a la 
persona humana.

La investigación consideró tanto los autores contemporáneos —segunda mitad 
del Siglo XX y principios del Siglo XXI—, así como autores novohispanos.

En este artículo se pretende mostrar lo que consideramos más relevante del pen-
samiento iusnaturalista en México, uniendo las reflexiones e ideas de varios autores 
en lo relativo a su modo de entender la Ciencia del Derecho, la Filosofía Jurídica y 
la Epistemología.

1. El nuevo paradigma del Derecho en México: 
	 los derechos humanos.
A partir de la reforma a la Constitución del 10 de junio de 2011, el Capítulo I de la 
Carta Magna se denominó “De los Derechos Humanos y sus Garantías”, y se esta-
bleció en el artículo 1º que en México todas las personas gozarán de los derechos 
humanos reconocidos en la propia Constitución y en los tratados internacionales 
en que el Estado Mexicano sea parte, con lo cual se dio pleno reconocimiento y 
vigencia a los derechos humanos reconocidos por esas convenciones (párrafo 
primero). También estableció el principio pro persona, para que toda interpreta-
ción de la Constitución y de esos tratados favorezca a las personas de la manera 
más amplia posible (párrafo segundo). Asimismo, obligó a todas las autoridades 
del Estado Mexicano, en el ámbito de sus competencias, a promover, respetar, pro-
teger y garantizar los derechos humanos de conformidad con los principios de 
universalidad, interdependencia, indivisibilidad y progresividad (párrafo tercero).

La reforma al primer párrafo, al igual que las inclusiones de los párrafos segundo y 
tercero, del artículo 1º de la Constitución, implicaron un nuevo paradigma teórico y 
hermenéutico del Derecho en México. Se trató de un cambio con repercusiones 
históricas en la visión del Derecho. Dice Raúl Pérez Johnston que estos cambios 
implicaron “una transformación profunda de cómo debemos ver e interpretar la 
Constitución y el resto del Orden Jurídico en México” (2012, p. XVI).

México fue adoptando la concepción del Derecho Moderno, en el período que va 
desde nuestra independencia de España y hasta mediados del Siglo XIX, del indivi-
dualismo liberal como ideología, y se entendieron las normas como generales, abs-
tractas e impersonales. Concibió el Derecho de manera unívoca — es decir, que el 
Derecho es la ley y solo la ley dada por las instancias del Estado, y que la ley agota 
el Derecho—, desapareciendo prácticamente las otras fuentes de producción jurí-
dica, tales como la costumbre y los principios generales del Derecho.

Al mismo tiempo, en la teoría jurídica se adoptó la hermenéutica, que propone la 
corriente de pensamiento jurídico denominada la Escuela de la Exégesis, tradición 
jurídica de origen francés, auspiciada por la corriente codificadora impulsada por 
Napoleón. La codificación también se dará en México en el último tercio del Siglo 
XIX y principios del Siglo XX, y también se tomarán como visión del Derecho los 
postulados de la Escuela de la Exégesis, siendo los más importantes: el culto al 



comisión nacional de los derechos humanos

26 

texto de la ley, el predominio de la intención del legislador sobre el alcance literal 
del texto, y una doctrina estatista que reduce la producción del Derecho al legisla-
dor en cuanto que parte del Estado, proclamando, además, la omnipotencia del 
propio legislador. La Escuela de la Exégesis reduce la tarea del juez a ser solamente 
“la boca de la ley” (De la Torre Rangel, 2016, pp. 88-90).

Esta visión legalista del Derecho fue reforzada con la reducción que se hace de este 
a la norma y, más específicamente, a la forma de la norma y del sistema normativo, 
postulado por la muy prestigiada y aceptada Teoría Pura del Derecho de Hans 
Kelsen.

Con estas ideas legalistas y normativistas, propias del positivismo jurídico tradicio-
nal y dogmático, fuimos formadas muchas generaciones de abogados.

La realidad jurídica de nuestra formación, dice Jaime del Arenal, se caracterizó por 
“el predominio o exclusiva presencia de la ley como única fuente del Derecho, en 
detrimento de otras fuentes formales del mismo —costumbres, jurisprudencia o 
ciencias de los juristas, derecho judicial, tratados internacionales— y con olvido 
total de las fuentes reales y de las históricas” (del Arenal Fenochio, 2000, p. 244). 
Esta realidad jurídica, y su reproducción por la enseñanza del Derecho, constituye, 
en palabras de Paolo Grossi, un Absolutismo Jurídico que, añade Del Arenal, llevó a 
un “legalismo que en numerosas ocasiones se mostró injusto y a veces hasta crimi-
nal” (Del Arenal Fenochio, 2000, p. 246), por legalizar “un capitalismo feroz” y “prác-
ticas criminales” del propio Estado (del Arenal Fenochio, 2000, p. 243). 

Voy a citar, en apoyo de lo anterior, al jurista costarricense Norman Solórzano (2013), 
que lo dice muy bien:

La consolidación de una racionalidad instrumental, eficientista y fragmentaria, impul-
sada por el cientificismo positivista —proceso que se consolidó en el Siglo XIX y ha 
dominado el pasado Siglo XX— no dejó incólume al Derecho, sobre todo porque este 
quiso hacerse ciencia y el canon admitido-hegemónico para lograrlo era ese.

El Derecho y su ciencia se pretendieron evadir del terreno de lo humano, lo social, lo 
contingente e histórico, al pretender seguir el camino de las ideas de neutralidad y 
objetividad cuasi-absolutas del positivismo cientificista. Mas debe quedar claro que 
esta renuncia a lo humano, esta abdicación de la práctica social, fue empujada, 
orquestada y aprovechada por un proceso que se imponía: el capitalismo.

La connivencia entre saber y poder se da, principalmente, entre tres expresiones: el 
capitalismo como estructura del orden de la producción; el patriarcado, como orden 
de la libido y las relaciones interpersonales, y el positivismo, como paradigma del 
orden epistémico del saber y la verdad que adoptara la ciencia hegemónica.

Asimismo, esto es lo que marca la banalidad y la insignificancia del Derecho en las 
sociedades occidentales contemporáneas, pues al celebrar el triunfo (pírrico) de la 
razón, el pensamiento científico del Derecho no se percataba de que ese tramado 
entre saber y poder era la fuente de sus problemas en la medida que lo alejaba de su 
cometido básico: la búsqueda de soluciones a los conflictos de la convivencia, y lo 
hacía derivar en un especie de autocontemplación fetichista (cientificismo) (Solórzano, 
2013).



edición especial

27

El Derecho se reproduce en su enseñanza, se reproduce en las aulas. Y como se 
aprende, se aplica. De tal modo es fundamental para el modo de entender el 
Derecho y su práctica social la manera como se enseña en las escuelas; es en las 
cátedras jurídicas en donde se reproduce (Solórzano, 2013).

Felizmente, en los últimos años, han surgido y se han difundido corrientes de posi-
tivismo jurídico crítico, como el garantismo de Ferrajoli, que toma en cuenta no 
solo aspectos formales de vigencia de las normas, sino también sustanciales de 
validez que implican valores y respeto de derechos humanos básicos (Ferrajoli, 
1998, 1999). Así mismo, han resurgido posiciones de iusnaturalismo clásico, ense-
ñado en México, entre otros, por mis maestros Rafael Preciado Hernández, Efraín 
González Morfín, Miguel Villoro Toranzo y Mauricio Beuchot, que priorizan en el 
Derecho la justicia y los derechos humanos personales y sociales.

Estas novedades ontológicas y hermenéuticas del Derecho, aunadas a la impor-
tancia que se ha dado en los últimos tiempos a los derechos humanos, han influido 
en el cambio en la visión de lo jurídico al grado tal que el nuevo paradigma consti-
tucional son precisamente los derechos humanos.

2. Ciencia, Filosofía y cosmovisiones jurídicas.
El maestro Miguel Villoro en su libro Teoría General del Derecho (1989)7, distingue 
con claridad entre la esencia de la ciencia y la esencia de la filosofía, conceptos y 
distinciones quizás demasiado explorados, pero en muchas ocasiones no suficien-
temente entendidos. Como nos advierte el propio Villoro Toranzo: “algunos autores 
que presentan un concepto del Derecho en el plano científico lo proyectan como 
una noción o concepto en el plano filosófico” (Villoro Toranzo, 1987, inédito).

Se entiende por ciencia “un conjunto o sistema de verdades generales demostra-
das sobre un objeto determinado”. Y la filosofía es definida como la “ciencia 
suprema que conoce con la luz natural de la razón, la universalidad de las cosas por 
sus primeros principios, por las razones más elevadas, y realiza así una unificación 
total del conocimiento” (Preciado Hernández, 1970, p. 12).

Los conceptos científicos no pretenden lo mismo que los filosóficos: no se pronun-
cian sobre la esencia última de los seres. Todo conocimiento científico es un cono-
cimiento limitado de la realidad; verifica solo sectores parciales de la misma. Se 
construye un concepto científico para disponer de un instrumento de investiga-
ción respecto a un aspecto parcial de la realidad. Por lo tanto, puede haber varios 
conceptos científicos sobre un objeto, sin que la aceptación de uno implique el 
rechazo sobre los otros.

7	 Nosotros usamos una versión mecanográfica de la misma; la Editorial Porrúa en 1989 editó la 
obra: Miguel Villoro Toranzo, Teoría General del Derecho. Las citas que hacemos corresponden a 
la versión mecanográfica, que no corresponde exactamente a la editada por Porrúa, pero sí coin-
ciden las ideas fundamentales.



comisión nacional de los derechos humanos

28 

El conocimiento científico es esencialmente diferente del conocimiento a que 
aspiran las cosmovisiones y la filosofía.

El plano de explicaciones rigurosas sobre causalidades próximas es el que recibe el 
nombre de científico en sentido propio... La búsqueda de la causalidad última o filoso-
far plantea el conocimiento de uno o varios seres en el marco de la totalidad de los 
mismos… Al filosofar se buscan respuestas totalizadoras dentro de un cuadro de otras 
respuestas totalizadoras que constituyen una visión integral del universo.... Se filosofa 
para alcanzar un saber pleno, integral, que pueda dirigir la vida (Villoro Toranzo, 1987, 
inédito).

La filosofía no se identifica con las ciencias especiales ni se limita a un solo terreno 
porque es una ciencia universal. Se distingue de las otras ciencias por su método, 
por su objeto formal o su punto de vista. Por su método, porque la filosofía no tiene 
limitado el método de su conocimiento; el que hace filosofía no está obligado a 
plegarse a un solo método del conocer. Otra distinción es el punto de vista que 
adopta frente al objeto. Cuando considera un objeto, lo mira siempre desde el 
punto de vista del límite —conocimiento de frontera— de aspectos 
fundamentales. 

La filosofía es la ciencia de los fundamentos. Como dice Bochenski, “donde las 
otras ciencias se paran, donde ellas no preguntan y dan mil cosas por supuestas, 
allí empieza a preguntar el filósofo” (1971, p. 29).

Petschen Verdaguer escribe en El País: “La ciencia no nos dará nunca la razón de 
lo que sea existir y tener conciencia de existir. ¿Por qué el Universo más bien que 
Nada?, se pregunta el filósofo. Ninguna ley científica resolverá el enigma del 
porqué del mundo. La investigación científica tan solo puede alumbrar la cara 
observable y mensurable de los fenómenos, figuras cambiantes de la realidad que, 
produciendo concordancias y regularidades, permiten a la mente del científico 
desentrañar las leyes que rigen su desenvolvimiento. Pero tan magna tarea, si bien 
nos desvela el cómo, deja siempre en la sombra la razón del porqué” (1995).

Don Miguel Villoro distingue, además, entre filosofía y cosmovisión (en alemán, 
weltanchauung). Esta última es el nivel vulgar de la actividad filosófica. Las cosmo-
visiones surgen del sentido común y son influidas por la cultura propia, y son una 
concepción del mundo. La filosofía, en cambio, es producto de un proceso de bús-
queda de los fundamentos o las últimas causas realizado en un nivel de conoci-
miento científico, es decir, metódica y sistemáticamente.

Para el maestro Villoro, aunque se puede filosofar a nivel vulgar y a nivel científico, 
solo la reflexión metódica, sistemática y objetiva —esto es, científica— realizada en 
el plano de la causalidad última, merece el nombre de filosofía.

Para el conocimiento en general, y de manera especial para el conocimiento del 
Derecho que es lo que nos ocupa, es importante distinguir bien el plano científico 
del filosófico, por un lado, y este último y las cosmovisiones por otro.



edición especial

29

Respecto de la importancia de ambas distinciones debemos reiterar que son 
fuente de errores las transposiciones o confusiones de niveles y de planos entre 
ciencia, filosofía y cosmovisión. Villoro nos previene:

el anhelo de certeza psicológica, propio y presente en todo ser humano, produce la 
tentación de generalizar las afirmaciones que se dan en el plano científico al plano del 
filosofar, para proyectar la certeza psicológica del primero en el segundo... Hay por 
tanto una limitación intrínseca a todo proceso científico, que consiste en su incapaci-
dad de explicar toda la realidad, en su incompetencia para hacer filosofía... Si lo que 
uno quiere es investigar qué debe ser entendido por Derecho por todos, esta es cues-
tión filosófica que debe ser solucionada por la metodología de la filosofía y no de 
alguna ciencia (Villoro Toranzo, 1987, inédito).

Esto en lo que a la ciencia se refiere. Lo relativo a las cosmovisiones es algo similar.

El ser humano es un ser en constante búsqueda de sentido, quiere saber quién es, 
qué lugar ocupa en el universo, necesita de un cuadro ideológico-valorativo que le 
sirva para sus decisiones ante la vida. Este cuadro es imprescindible para tener identi-
dad; si es aceptado sin una crítica metódica racional, recibe el nombre de cosmovi-
sión; si hubo crítica metódica racional es una Filosofía (Villoro Toranzo, 1987, inédito).

Helmut Coing (1961) nos dice que el objeto de toda Filosofía es la interpretación de 
la existencia humana y su tarea es mostrar al hombre cuál es y en dónde está el 
sentido de la vida. La Filosofía del Derecho tiene en común con la Filosofía la natu-
raleza fundamental de su problemática, teniendo la primera un papel de media-
dora entre el sector de la actividad humana que es el Derecho y la interpretación 
general de la vida del hombre.

Para pensar el Derecho filosóficamente es importante tener claro su objeto de 
estudio, tanto formal como material. Solo de la claridad en la materia en el punto 
de vista para abordarla, resulta clara también la distinción entre Ciencia, Filosofía y 
las cosmovisiones. Visto así, la Filosofía del Derecho es la reflexión sobre todo del 
Derecho (objeto material) en la investigación de sus causas últimas, de sus razones 
más elevadas, y de sus primeros principios (objeto formal).

Siguiendo al maestro González Morfín, no entendemos “la filosofía como una acu-
mulación pretenciosa de conocimientos enciclopédicos, sino todo lo contrario, 
como un conocimiento de mínimos fundamentales que permitan deslindar límites 
y competencias, conocer lo básico y reconocer, con metodología de humildad, 
todo lo que se ignora y queda por investigar y por saber” (1974, p. 341).

De acuerdo a lo que hemos dicho, siguiendo fundamentalmente a Villoro Toranzo 
y a Preciado Hernández, tenemos distintos saberes acerca del Derecho: saberes 
científicos, en plural, si aceptamos que no solo es ciencia jurídica la normativa 
llamada Dogmática, sino también la Sociología Jurídica, la Historia del Derecho y la 
Antropología Jurídica, entre otras; saberes filosóficos, esto es la Filosofía del 
Derecho, con pensamiento metódico y sistemático, y las cosmovisiones jurídicas 
como pensamientos filosóficos no metódicos ni sistemáticos, pero no exentos de 
saber sapiencial, como, por ejemplo, la cosmovisión jurídica que da vida al “Sistema 



comisión nacional de los derechos humanos

30 

Jurídico Tzeltal”, que teje la justicia desde el corazón, para lograr la armonía social 
(Cubells Aguilar, 2016).

Estamos de acuerdo en este modo de entender las ciencias jurídicas, Filosofía del 
Derecho y cosmovisiones jurídicas, y la distinción de las diferencias entre estos dis-
tintos saberes sobre el Derecho, como lo hemos expuesto siguiendo a Villoro, 
Preciado y González Morfín. Sin embargo, es importante destacar otros modos de 
entender el Derecho como ciencia, que nada tiene que ver con la Dogmática nor-
mativa, la Sociología, la Historia, ni la Antropología jurídicas, sino como un saber 
prudencial. Dos iusfilósofos mexicanos, de tradición iusnaturalista, reflexionan 
sobre este otro modo de hacer ciencia del Derecho: María del Carmen Platas y 
Jorge Adame.

Carmen Platas dice que el “ejercicio prudencial en el hacer jurídico, es de especial 
relevancia en la elección de la mejor respuesta a un caso concreto, porque es la 
postura intermedia entre la razón universal y la razón particular, y esto es lo propio 
del discurso jurídico” (2003, p. XX).

A partir de la prudencia jurídica, que tiene como objeto la justicia, entendida como 
armonía social, como hábito de obrar el bien y “como virtud política orientada al 
bien común” (2003, p. XX), Platas entiende el Derecho como ciencia 

que consiste en un saber práctico y prudencial porque reúne todos los elementos 
para considerarse como ciencia, a saber, que versa sobre un conocimiento de la reali-
dad por causas, que tiene una metodología propia y que versa sobre un objeto propio 
que es debido en sí mismo en cuanto que semejante y diverso a la realidad social que 
pretende regular (2003).

Jorge Adame (1988) considera que el Derecho es una ciencia humana prudencial. 
Toma en cuenta la clasificación de las ciencias que hace el jurista Álvaro d’Ors. 
Siguiendo el realismo, este autor considera que “toda ciencia tiene como objeto 
último la verdad” (1998, p. 1) que se obtiene por medio del conocimiento de la rea-
lidad. Las ciencias son: naturales o empíricas, sociales o genómicas y humanas o 
humanidades. Adame dice que el objeto de las ciencias humanas es de naturaleza 
diferente de las otras, y explica: 

Tanto las ciencias naturales como las ciencias sociales estudian hechos, fenómenos o 
comportamientos de los seres naturales o de los grupos humanos, susceptibles de 
observación, medición y cualificación. Las humanidades, en cambio, no estudian 
hechos, sino las reflexiones de la conciencia personal acerca del hombre y su mundo, 
reflexiones que se expresan en documentos, principalmente en los libros, pero 
también en otros documentos —entendiendo esta palabra como inscripciones en 
piedra, canciones, tradiciones orales, obras de arte, etcétera (Adame, 1988).

D’Ors divide las humanidades en sapienciales, hermenéuticas y prudenciales. 
Estas últimas “son las que tienen por objeto el juicio de la conducta humana y per-
feccionan el hábito intelectivo de la prudencia” (Adame, 1988, p. 8). 



edición especial

31

El Derecho constituye una ciencia humana prudencial porque “estudia los crite-
rios para juzgar acerca de la justicia posible en las relaciones humanas” (Adame, 
1988, p. 8).

Enseña Adame: “Que el Derecho sea una ciencia prudencial o jurisprudencia, como 
antes se le llamaba, quiere decir que es una ciencia orientada, como toda pruden-
cia, a emitir juicios sobre la conducta humana. Saber Derecho significa básica-
mente, por tanto, no saber una teoría sino saber juzgar conductas concretas o 
casos” (1988, p. 10).

3. Epistemología y Derecho

3.1. Consideraciones generales

Como hemos visto, la Filosofía del Derecho, constituye un pensamiento, un razona-
miento humano, acerca de la juridicidad —normas, derechos subjetivos, justicia— 
desde sus últimas causas o primeros principios.

No se puede dejar de filosofar sobre el Derecho, como dice González Morfín: “No 
tenemos propiamente la opción de filosofar o no filosofar, sino la de filosofar bien 
o filosofar mal” (1994, p. 189). Y la filosofía del conocimiento o epistemología debe 
ser el tema inicial básico de la Filosofía del Derecho y de todo conocimiento jurí-
dico. Dicho de otro modo, la epistemología o teoría del conocimiento, establece las 
bases de los saberes científicos y filosóficos del Derecho.

González Morfín comienza distinguiendo entre el orden lógico y la verdad. “El 
orden lógico ayuda a la verdad del conocimiento, pero no se identifica necesaria-
mente con ella. No basta el orden lógico de las ideas, los juicios y los raciocinios 
para asegurar la verdad del pensamiento. Es posible organizar con una lógica 
impresionante un ejército de disparates” (1994, pp. 189-190).

González Morfín (1994) acepta el valor objetivo del conocimiento desde una posi-
ción epistemológica de realismo moderado. De acuerdo con esta filosofía del 
conocimiento, el Derecho no queda reducido a lógica jurídica como sostiene el 
racionalismo, ni tampoco a un realismo sin crítica, como sustenta el empirismo. “La 
verdad del conocimiento o verdad lógica es la adecuación entre el entendimiento 
y la realidad objetiva” (González Morfín, 1994, p. 190). Y esta verdad del conoci-
miento se da en el juicio y en la combinación de juicios, que constituyen el racioci-
nio o argumento.

Esta noción de verdad del conocimiento se aplica natural y espontáneamente en el 
Derecho, de tal manera que la verdad o falsedad de los juicios jurídicos depende de su 
adecuación o inadecuación con la realidad objetiva. De hecho, la objetividad de la 
verdad es el único fundamento posible del consenso entre personas o convergencia 
dinámica de pensamientos, voluntades, afectos y conductas en la vida interpersonal y 
social. Ni dentro ni fuera del Derecho tendría sentido una norma obligatoria para 
algunas o todas las personas si no se basa en la realidad objetiva. El Derecho se auto-
destruye si pretende fundamentarse en la negación escéptica de la verdad o el 



comisión nacional de los derechos humanos

32 

subjetivismo relativista o idealista. Tan inaceptable es sostener que no hay verdad 
objetiva válida para todos y que, por tanto, cada quien tiene su verdad, como sostener 
que no hay normas jurídicas válidas para todos y que cada quien tiene su norma indi-
vidual y exclusiva (González Morfín, 1994).

Dice Ellacuría que: “Conocimiento y realidad son dos factores que se miran el uno 
al otro de modo que no se puede decir lo que es realidad sin hacer referencia a lo 
que es conocer ni se puede decir lo que es conocer sin hacer referencia a la reali-
dad” (2003, p. 8).

El maestro González Morfín sostiene que “al conocer la realidad se conocen las 
esencias o naturalezas de los seres con diverso grado de profundidad y precisión” 
(1994, p. 193). La esencia o naturaleza de los seres “es aquello propio de cada ser por 
lo cual este es lo que es” (1994, p.193). Es aquello que caracteriza a un ser en su espe-
cificidad (lo específico) aquello que lo constituye en propio, sin lo cual pierde toda 
realidad o significación. La naturaleza de un ser es aquello sin lo cual no existiría 
como tal.

Como dice González Morfín, nuestra vida cotidiana está basada en la certeza de 
que existen seres con ciertas propiedades determinadas, esto es, con cierta esencia 
o naturaleza. Eso nos da seguridad y eficacia en todas y cada una de las acciones 
de nuestra vida. 

No se debe tener una idea reduccionista del modo de acceder al conocimiento. Se 
llega al mismo de forma integral, no solo por experiencia sensible, ni solo con abs-
tracciones mentales. González Morfín escribe:

El planteamiento y la respuesta integral a la cuestión de los conocimientos universales 
suponen que se reconoce la existencia de conocimiento sensible, conocimiento inte-
lectual y expresión verbal. Si no se acepta la realidad completa en este contexto, se 
caerá en reduccionismos o simplificaciones. Por ejemplo la negación del conoci-
miento intelectual abstracto y la aceptación exclusiva del conocimiento sensible de lo 
concreto lleva posiciones empiristas o sensistas, en las que propiamente no hay cono-
cimiento general o universal basado en representaciones intelectuales típicas o esen-
ciales. El empirismo o sensismo no puede fundamentar propiamente el conocimiento 
de esencias, naturalezas o diseños típicos aplicables a los seres concretos. Puede 
advertirse la posible relación de congruencia entre la negación empirista del conoci-
miento universal y la negación positivista de las normas de derecho natural. Por otra 
parte, puede exagerarse también el conocimiento intelectual abstracto, con la consi-
guiente devaluación del conocimiento sensible de lo concreto, que conduce a posicio-
nes de subjetivismo racionalista o “cerebral”, separado de la realidad de la vida. Ni el 
empirismo ni el racionalismo permiten un conocimiento verdadero y equilibrado de la 
realidad y del derecho. Para esto se requiere la correcta relación entre la inteligencia 
que abstrae de lo concreto y el conocimiento sensible que vincula la abstracción con 
la realidad (1994).



edición especial

33

3.2. Posiciones que niegan el valor objetivo  
	 conocimiento humano y el Derecho.

Frecuentemente se dan negaciones del valor objetivo del conocimiento en algunas 
posturas filosófico-jurídicas sin profundizar en sus consecuencias para el mundo 
del Derecho. Se trata de la aceptación del escepticismo, del relativismo y del subje-
tivismo idealista.

	 3.2.1. Sobre el escepticismo y el relativismo.

“La actitud escéptica niega la posibilidad de conocimiento verdadero y cierto. En 
sentido estricto, el escepticismo se refiere a la defensa de la duda universal como 
única posición aceptable del conocimiento humano” (González Morfín, 1994, p. 
212). Esta duda universal rechaza la posibilidad de un conocimiento con certeza. No 
es lo mismo que la duda metódica, que se trata de una posición metodológica 
para indagar la verdad, un camino para obtener certezas en el conocimiento.

La consecuencia del escepticismo para el Derecho, es la destrucción de cualquier 
tipo de certezas, lo que haría imposible la relación humana. El relativismo, dice 
González Morfín:

hace depender la validez del conocimiento de cualquier elemento o factor cognosci-
tivo, menos de la realidad objetiva que es el objeto del juicio. Si la verdad del conoci-
miento no depende de la adecuación del entendimiento con la verdad objetiva, 
dependerá de multitud de factores arbitrarios y variables como, por ejemplo, la estruc-
tura psicofísica de la naturaleza humana, el ambiente cultural del sujeto que juzga, la 
afectividad del individuo, los intereses o preocupaciones de cada quien, la infraestruc-
tura económica en diversos ambientes sociales y cualquier otro factor, con tal que no 
sea la realidad objetiva (1994).

Afirma el maestro González Morfín que el relativismo es el error epistemológico 
que tiene más aceptación, en cuanto frecuentemente dice que cada quien tiene 
su verdad. “El Derecho como sistema de normas, como facultad o potestad de 
cada quien sobre lo suyo y como lo justo que se debe a otro se desploma si se 
acepta el relativismo epistemológico, del que se sigue el relativismo moral y jurí-
dico” (1994, p. 215). Concluye el iusfilósofo mexicano:

[…] en la convivencia la única manera de defender eficazmente los valores humanos 
en la vida social consiste en reconocer la posibilidad y el hecho de la convergencia de 
las personas en la misma realidad objetiva, conocida de manera vinculatoria por todos 
(González Morfín, 1994).

Escepticismo y relativismo, como posiciones epistemológicas que niegan el valor 
objetivo del conocimiento, constituyen la base de los positivismos jurídicos. 
Ciertamente un escepticismo y un relativismo absolutos niegan la posibilidad de 
toda juridicidad, pero si ese escepticismo y ese relativismo se reducen a la cuestión 



comisión nacional de los derechos humanos

34 

ética, negando la posibilidad del conocimiento de la justicia, el Derecho puede sus-
tentarse solo como Derecho positivo, esto es, se acepta su conocimiento solo en su 
positividad sin referencia a valores que lo fundamenten o sean constitutivos de 
su esencia, como lo justo.

3.2.2. Sobre el subjetivismo idealista. Los racionalismos.

La tercera posición que niega el valor objetivo del conocimiento humano y, por lo 
tanto, jurídico, es el subjetivismo idealista.  “De acuerdo con esta posición, el cono-
cimiento humano ni tiene ni puede tener valor objetivo porque, al conocer, cono-
cemos nuestros actos de conocimiento y no la realidad conocida” (González Morfín, 
1994, p. 215).

El idealismo subjetivista, al equiparar ser real y ser pensado, “somete la realidad a 
la arbitrariedad intelectual del sujeto pensante” (González Morfín, 1994, p. 216). 
Agrega el maestro González Morfín:

Lo gravemente interesante de esta situación es que, al aplicarse al Derecho, funda-
menta las pretensiones del sujeto desligado de la realidad objetiva y desconectado de 
todas las exigencias o normatividades de la naturaleza o esencias de los seres reales, 
puesto que tales seres no se pueden conocer. Lo único que queda es la decisión, sobe-
ranamente arbitraria, del sujeto pensante en la posición clásica del positivismo jurí-
dico (1994).

Se trata del positivismo jurídico racionalista de Hans Kelsen (1881-1973), la teoría del 
Derecho cumbre de la Modernidad. Y en versiones idealistas subjetivistas, mera-
mente racionalistas, tenemos las concepciones jurídicas de Kant y de Hegel.

Kant fundamenta el racionalismo jurídico al sostener lo siguiente:

Pero la cuestión de saber si lo que prescriben estas leyes es justo, la de dar por sí el 
criterio general por cuyo medio puedan reconocerse lo justo y lo injusto (justum et 
injustum), nunca podrá resolverla a menos de dejar aparte estos principios empíricos 
y de buscar el origen de estos juicios en la sola razón..., para establecer los fundamen-
tos de una legislación positiva posible. La ciencia puramente empírica del Derecho es 
(como la cabeza de las fábulas de Fedro) una cabeza que podrá ser bella, pero tiene un 
defecto y es que carece de seso (Kant, 1962).

El otro gran pensador racionalista, Hegel, escribió: “La ciencia filosófica del Derecho 
tiene por objeto la Idea del Derecho, o sea el concepto del Derecho y su realización” 
(1975, p. 19).

Por otro lado, hemos dicho que la Teoría Pura del Derecho de Kelsen constituye un 
positivismo jurídico racionalista. El profesor de Viena es un racionalista que utiliza 
el concepto positivo de ciencia. Su teoría, de acuerdo al racionalismo kantiano, no 
atiende a los contenidos del Derecho, sino solo a las formas, a la estructura lógica 



edición especial

35

de las normas.8 Además, según Kelsen, desde el punto de vista científico ha de 
rechazarse la admisión de valores absolutos en general y un valor moral absoluto 
en particular. Por ese motivo rechaza toda postura iusfilosófica que acepte el 
Derecho Natural, ya que “desde un punto de vista racional científico” (1970, p. 251), 
no puede aceptarse su validez.

Si el racionalismo limita el conocimiento humano al valor de la lógica, lo empo-
brece. La lógica es un instrumento para acceder a la verdad, pero, como hemos 
visto, verdad y lógica no se identifican. Una postura de Filosofía del Derecho que 
reduzca la esencia de lo jurídico solo a construcciones lógico-racionales, exclusiva-
mente con entes de razón, margina al ser humano en su realidad, esto es, en 
cuanto ser corpóreo (de carne y hueso), razón y sentimientos, aptitudes y necesida-
des, en cuanto ser con historia.

Por lo anterior, hemos podido ver que la teoría del Conocimiento o Epistemología 
nos permite poner los fundamentos cognoscitivos tanto de las ciencias jurídicas 
como de los saberes filosóficos del Derecho.

A modo de conclusión
Hemos visto brevemente cómo algunos iusfilósofos mexicanos, ubicados en la tra-
dición del iusnaturalismo clásico, abordan el conocimiento del Derecho y los 
saberes jurídicos, tanto científicos como filosóficos. Como se demuestra, su aporte 
en este campo teórico del Derecho nos es muy útil en un paradigma jurídico donde 
los derechos humanos constituyen el principio fundamental del sistema de 
Derecho. Esto, porque se resalta el conocimiento de la realidad misma del ser 
humano y de la sociedad, lo cual debe considerarse en un marco deóntico como el 
que nos plantean los derechos humanos.

Solamente el conocimiento de la realidad y la necesidad de establecer y mantener 
relaciones humanas mediadas por la justicia hacen posible la vigencia real de los 
derechos humanos.

8	 En Kant los elementos del Derecho lo constituyen una relación exterior entre arbitrios (volunta-
des) de acuerdo con cierta forma, que es la que se tiene que tomar en cuenta desde un punto de 
vista racional, y no la materia  del arbitrio; forma, no materia. (Kant, 1962, pp. 52-53).



comisión nacional de los derechos humanos

36 

Bibliografía 
Adame Goddard, J. (1988). Filosofía Social para Juristas. Universidad Nacional 

Autónoma de México, Mc GRAW-HILL.
Bochenski, J. M. (1971). Introducción al Pensamiento Filosófico. Editorial Herder.
Coing, H. (1961). Fundamentos de Filosofía del Derecho. Editorial Ariel.
Cubells Aguilar, D. (2016). La justicia del corazón-Q’tan. Armonía y derechos indí-

genas desde la sabiduría tzeltal en Chiapas [Tesis doctoral]. Universidad de 
Valencia.

De la Torre Rangel, J. A. (2016). Apuntes para una introducción filosófica al Derecho. 
Editorial Porrúa.

Del Arenal Fenochio, J. (2000). El iusnaturalismo en diez juristas católicos mexi-
canos del Siglo XX. En Ceballos Ramírez, M., Garza Rangel, A. (Eds.), 
Catolicismo Social en México. Teoría, Fuentes e Historiografía. Academia de 
Investigaciones Humanísticas, A.C.

Ellacuría, I. (2003). Filosofía ¿para qué? UCA Editores, Universidad Centroamericana 
Simeón Caños.

Ferrajoli, L. (1998). Derecho y Razón. Teoría del garantismo penal. Editorial Trotta.
Ferrajoli, L. (1999). Derechos y Garantías. La Ley más débil. Editorial Trotta.
González Morfín, E. (1974). Analogía, ser del Derecho y ser de la Sociedad. Jurídica, 

(6), 341.
González Morfín, E. (1994). Filosofía del Derecho. Epistemología. Revista Jurídica 

Jalisciense, (8), 189.
Hegel, G. F. (1975). Filosofía del Derecho. Universidad Nacional Autónoma de México.
Kant, E. (1962). Principios Metafísicos del Derecho. Editorial Cajica.
Kelsen, H. (1970). La Fundamentación de la Doctrina del Derecho Natural. Jurídica, 

(2), 251.
Pérez Johnston, R. (2012). Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, 

concordada con tratados internacionales en materia de derechos humanos 
y con la jurisprudencia de la Corte Interamericana de Derechos Humanos. 
Editorial Porrúa, Escuela Libre de Derecho.

Petschen Verdaguer, J. (1995, 30 de enero). Conocimiento y Filosofía. El País. 
Disponible en: https://elpais.com/diario/1995/01/31/opinion/791506801_850215.
html

Platas Pacheco, M. del C. (2003). Filosofía del Derecho. Analogía de Proporcionalidad. 
Editorial Porrúa.

Preciado Hernández, R. (1970). Lecciones de Filosofía del Derecho. Editorial Jus.
Solórzano, N. (2013). Experiencia Jurídica… experiencia de aprendizaje. Una mirada 

a la imaginación jurídica desde la pedagogía y el pensamiento com-
plejo. Centro de Estudios Jurídicos y Sociales Mispat, Maestría en Derechos 
Humanos de la Universidad Autónoma de San Luis Potosí y Educación para 
las Ciencias en Chiapas.

Villoro Toranzo, M. (1987). Qué es la Teoría General del Derecho [Manuscrito no 
publicado].

Villoro Toranzo, M. (s.f.). Teoría General del Derecho [Versión mecanográfica no 
publicada].







39

Teoría crítica y  
pluralismo en el Derecho

Antonio Carlos Wolkmer9

Resumen
Este artículo propone una reflexión teórico-crítica sobre el Derecho desde 
una perspectiva pluralista y emancipadora, orientada a superar los límites 
del modelo liberal, positivista y eurocéntrico. Parte del reconocimiento de 
una crisis de la modernidad jurídica, cuya racionalidad —normativista, antro-
pocéntrica y estatal— resulta incapaz de responder a las complejidades del 
capitalismo global y las desigualdades estructurales del Sur global. Frente a 
ello, la Teoría Crítica del Derecho se plantea como un instrumento pedagó-
gico de transición hacia una normatividad pluralista, capaz de articular 
saberes decoloniales, prácticas sociales y experiencias de resistencia. Esta 
teoría busca emancipar al sujeto subalterno mediante la concienciación y la 
acción transformadora, revelando las funciones ideológicas del Derecho 
moderno y promoviendo una racionalidad jurídica situada y participativa. En 
la segunda parte, se desarrolla el pluralismo jurídico como fuente alternativa 
de normatividad, en la cual coexisten múltiples órdenes jurídicos —estatales, 
comunitarios e insurgentes— que expresan luchas sociales, culturales y eco-
lógicas. Los casos de Ecuador y Bolivia son citados porque ejemplifican la 
incorporación del pluralismo en constituciones plurinacionales, abriendo un 
horizonte hacia un Derecho inclusivo, democrático y ecológicamente res-
ponsable. Por todo lo anterior, el texto concluye que el pluralismo crítico es la 
vía para reconstruir una cultura jurídica liberadora y solidaria en América 
Latina.

9	 Doctor en Derecho. Profesor Emérito y Profesor Titular Jubilado de la Universidad Federal de 
Santa Catarina (UFSC). Profesor de los Programas de Posgrado en Derecho de la Universidad La 
Salle (Unilasalle, RS) y de la Universidad del Extremo Sur de Santa Catarina (Unesc-SC), Brasil, 
donde también coordinó la Maestría en Derechos Humanos y Sociedad (2016-2023). Es investiga-
dor de Nivel 1-A en el Consejo Nacional de Desarrollo Científico y Tecnológico (CNPq) y consultor 
ad hoc en la Coordinación para el Perfeccionamiento del Personal de Nivel Superior (CAPES). 
Miembro del Instituto Brasileño de Abogados (IAB/RJ). Socio honorario de la Sociedad Argentina 
de Sociología Jurídica (SASJu). También es miembro del Grupo de Trabajo “Pensamiento Jurídico 
Crítico y Conflictos Sociopolíticos” del Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO, 
Buenos Aires). Miembro del International Political Science Association (IPSA, Canadá), del 
Research Committee on Sociology of Law (RCSL), y del Instituto Internacional de Derecho y 
Sociedad (IIDS, Lima, Perú). Profesor visitante en varias universidades de Brasil, Argentina, Chile, 
Colombia, Ecuador, Venezuela, México (UASLP), España e Italia. ORCID: https://orcid.
org/0000-0003-1958-8433. 



comisión nacional de los derechos humanos

40 

Palabras clave: teoría crítica, pluralismo jurídico, emancipación.

Abstract 
This article offers a critical-theoretical reflection on law from a pluralist and 
emancipatory perspective, aiming to transcend the limits of the liberal, posi-
tivist, and Eurocentric model. It begins by recognizing the crisis of modern 
legal rationality —normative, anthropocentric, and statist— which has 
proven incapable of addressing the complexities of global capitalism and 
the structural inequalities of the Global South. In response, Critical Legal 
Theory is presented as a pedagogical instrument of transition toward a plu-
ralist normativity capable of articulating decolonial knowledge, social prac-
tices, and experiences of resistance. This theory seeks to emancipate the 
subaltern subject through awareness and transformative action, exposing 
the ideological functions of modern law and promoting a situated and par-
ticipatory legal rationality. Its second part develops legal pluralism as an 
alternative source of normativity, where multiple legal orders —state, com-
munity-based, and insurgent— coexist as expressions of social, cultural, and 
ecological struggles. The cases of Ecuador and Bolivia are mentioned 
because they illustrate the incorporation of pluralism into plurinational 
constitutions, opening the way toward a more inclusive, democratic, and 
ecologically responsible conception of law. Therefore, this article concludes 
that critical pluralism provides the path for reconstructing a liberating and 
solidarity-based legal culture in Latin America.

Keywords: critical theory, legal pluralism, emancipation.

Introducción
La presente reflexión busca ofrecer aportes teóricos10 para pensar el Derecho 
desde una perspectiva alternativa, proponiendo una lógica diferente que propor-
cione elementos para un enfoque crítico, interdisciplinario y pluralista del universo 
jurídico. Se trata de avanzar en la desconstrucción de normativismos etnocéntricos 
y colonizadores, priorizando la trayectoria de derechos que emergen desde la 
sociedad (de abajo hacia arriba). Estos derechos, más que ser reconocidos, han sido 
sistemáticamente negados, pero se afirman como expresión de procesos de resis-
tencia en favor de una vida más digna.

La cuestión central consiste en cómo avanzar críticamente en la reconceptualiza-
ción de las categorías normativas lógico-instrumentales que se encuentran des-
vinculadas de las necesidades actuales y de los procesos históricos de luchas 
sociales, particularmente en el contexto de América Latina. Es decir, ¿en qué 

10	Este texto refleja contenido desarrollado ampliamente en nuestras obras: (2017). Teoría Crítica del 
Derecho desde América Latina. AKAL; igualmente en: (2018). Pluralismo Jurídico. Fundamentos 
de una Nueva Cultura del Derecho. Dykinson.



edición especial

41

medida un conocimiento crítico puede, pedagógicamente, contribuir a reconstruir 
formas de normatividad tecnocrática formuladas de manera equidistante de las 
prácticas sociales?

El desafío radica en permitir que el conocimiento crítico, contextualizado y con-
frontado con saberes convencionales —frecuentemente universalistas y pseudo-
científicos— pueda trascender dichas limitaciones. Para ello, en este proceso hay 
que buscar favorecer el diálogo en torno a un conocimiento alternativo, pluralista y 
transformador, que contemple las demandas reales de las sociedades y fomente 
una comprensión más inclusiva y humana del Derecho.

Para revelar las formas colonizadoras de representación que atraviesan la teoría y 
la práctica del Derecho moderno norte-eurocéntrico, de tradición liberal-indivi-
dualista, se propone incorporar aportes epistemológicos provenientes del Sur 
global. Estos nuevos marcos epistemológicos confrontan y rompen con los para-
digmas clásicos y hegemónicos, cuestionando intrínsecamente (intrasistémicos) 
la legitimidad de los formalismos lógico-analíticos y los antiguos modelos de lega-
lidad dogmática. El objetivo es poner al descubierto sus contradicciones y funcio-
nes político-ideológicas, frecuentemente disfrazadas por discursos fetichizados de 
neutralidad, eficiencia y seguridad.11

  La hipótesis central de esta propuesta es que la ineficacia del modelo de legalidad 
liberal-individualista ha abierto un amplio debate sobre la necesidad de repensar 
política y epistemológicamente los fundamentos, el objeto y las fuentes de pro-
ducción normativa. Además, la materialización de un proceso de transformación 
en sociedades diferenciadas, inestables y conflictivas, como las latinoamericanas, 
requiere ciertas condiciones esenciales: la reorganización democrática de la socie-
dad civil, la reformulación del Estado nacional, la superación de las prácticas de 
colonialidad sobre la naturaleza y la redefinición de un orden normativo que res-
ponda a las carencias y necesidades de las nuevas formas de sociabilidad —tanto 
en su dimensión individual como colectiva—.

Más allá de las formas jurídicas positivas y dogmáticas heredadas del excluyente 
proceso de colonización, se vuelve imperativo reconocer la existencia de otras 
manifestaciones normativas latentes. Estas formas no derivan de los canales 
estatales, sino que emergen de luchas, conflictos y dinámicas participativas de 
un proceso histórico-social en constante construcción, reconocimiento y 
reafirmación.12

Frente a ello, el presente análisis se estructura en dos momentos principales. En el 
primero, se aborda la crisis del Derecho moderno y el surgimiento de una 
perspectiva crítica como contrapunto a sus paradigmas hegemónicos. A 

11	 Veáse: WOLKMER, A. C. Para um diálogo desde o Sul: constitucionalismo e Direitos Humanos em 
perspectiva emancipadora. En: ALVES, A.D., BAHIA, A., GOMES, D. F. L., PEDRON, F.Q., CORBY, I. 
(Org.) (2002). Teoria Crítica da Constituição: constitucionalismo por vir e democracia sem espera: 
em homenagem a Marcelo Cattoni. Conhecimento, 1(1), 92. 

12	  Veáse: WOLKMER, A. C. (2000). Pluralismo jurídico: novo paradigma de legitimação. Espaço 
Jurídico, 1(1), 87-88.



comisión nacional de los derechos humanos

42 

continuación, como etapa conclusiva, se discute la respuesta que puede 
identificarse en el pluralismo jurídico, concebido como un referente analítico, 
operativo y alternativo para la comprensión y transformación de las dinámicas 
normativas contemporáneas.

Crisis de la modernidad etnocéntrica  
y la problemática de la teoría crítica para el Derecho
Las verdades teológicas, metafísicas y racionales que durante siglos sustentaron 
las formas dominantes de creencia, saber y racionalidad ya no median las inquie-
tudes y las necesidades del actual estadio de la modernidad occidental capitalista, 
colonial y patriarcal. Los modelos culturales, normativos e instrumentales que jus-
tificaron la realidad de la vida humana, la organización social y los criterios de 
conocimiento se han vuelto insuficientes y limitados, abriendo espacio para la revi-
sión de referentes alternativos de legitimación. En este contexto, enfocándose en 
el ámbito jurídico, se percibe que la estructura normativista estatal, antropocén-
trica y universal resulta ineficaz para abordar la complejidad y dinamismo de las 
sociedades posindustriales de masas. Dichas sociedades atraviesan profundas 
transformaciones en las formas de producción y reproducción del capital, eviden-
cian marcadas contradicciones sociales, desequilibrios ambientales que agravan 
los cambios climáticos e inestabilidades que dificultan el acceso y la efectividad de 
la justicia.13

 De ello se desprende la urgencia de retomar la discusión sobre la “crisis de los 
paradigmas”, para comprender los desequilibrios que atraviesan el fenómeno jurí-
dico. En este sentido, la crisis paradigmática en el Derecho refleja el agotamiento y 
la contradicción del modelo liberal-individualista, incapaz de ofrecer soluciones a 
los nuevos problemas emergentes, lo cual abre el camino a formas diferenciadas 
de organización normativa que aún requieren reconocimiento y aplicación 
adecuada.

Las exigencias ético-políticas y ecosociales propias de las estructuras económicas 
del capitalismo periférico, particularmente en sociedades del Sur global como 
México y otros países de la región, imponen la necesidad de construir estándares 
normativos alternativos y disruptivos, capaces de responder a las crecientes 
demandas y de acercarse a las prácticas y relaciones sociales plurales.

La construcción de un nuevo paradigma de regulación que priorice de manera 
más directa las demandas centrales de la sociedad exige la articulación de un pro-
yecto pedagógico desmitificador, radical y emancipador. Este proceso pedagó-
gico, orientado a la concienciación y movilización, se materializa en dos elementos: 
una propuesta teórica y una praxis concreta14 orientada hacia la realidad, desem-

13	 Cf. WOLKMER, A.  C. (1991). Pluralismo jurídico, movimentos sociales e prácticas alternativas. El 
Otro Derecho, (2)7, 32.

14	Ver: KOSIK, K. (1986). Dialética do concreto [4. ed.]. Paz e Terra.



edición especial

43

peñando una función estratégica para preparar, en términos prácticos, el horizonte 
que permita el acceso a nuevas formas de normatividad más genuinas, participa-
tivas y democráticas. De este modo, se delinean algunos elementos que caracteri-
zan a la teoría crítica del Derecho como un instrumento pedagógico de transición 
hacia una normatividad pluralista y transformadora.

Dentro de los antecedentes de una Teoría Crítica15 pueden identificarse la tradición 
idealista, con raíces en el criticismo kantiano, pasando por la dialéctica hegeliana, 
el materialismo histórico marxiano y el subjetivismo psicoanalítico freudiano. Tal 
como se ha problematizado en diferentes enfoques teóricos, la crítica emerge 
como un instrumento dinámico que trasciende los límites impuestos por las teorías 
tradicionales, al no limitarse a la mera descripción de lo establecido ni a la contem-
plación neutral de los fenómenos sociales e históricos. Como proceso histórico vin-
culado a la concienciación, la resistencia y la emancipación, la crítica desempeña 
una “función estratégica: abrir alternativas de acción y ampliar las posibilidades 
proyectadas sobre las continuidades históricas”16.

Una postura crítica, por tanto, debe entenderse no solo como un análisis de la “con-
dición presente, sino también como un esfuerzo orientado hacia la construcción 
de nuevas condiciones de existencia [...]”17. En este marco, se propone reflexionar 
sobre la aplicación de una “teoría crítica” en la trayectoria de las sociedades y cul-
turas del Sur global, como las latinoamericanas y mexicanas. Aunque estas socie-
dades han sido históricamente marcadas por discontinuidades y flujos 
deterministas, en ellas se identifican formas de conocimiento que surgen desde 
perspectivas descoloniales periféricas, profundamente arraigadas en la experien-
cia de las regiones históricamente excluidas y subordinadas al “sistema-mundo” 
capitalista y moderno.

Una propuesta contrahegemónica de resistencia que emerge desde los espacios 
dependientes del Sur global se configura como una manifestación capaz de mate-
rializar la fuerza de una crítica inconformista y transgresora. Tal crítica contribuye a 
la deconstrucción de las prácticas convencionales del saber, de las técnicas dog-
máticas y de las visiones desvinculadas de la realidad social.

La Teoría Crítica busca delinear un proyecto orientado a la transformación de la 
sociedad, centrado en la constitución de un nuevo sujeto histórico en sus dimen-
siones individual y colectiva. Se trata de emancipar al sujeto vivo (el Otro) de su 
condición de alienación, promoviendo su reconciliación con la naturaleza descolo-
nizada y con el proceso histórico de liberación18 que este mismo ayuda a moldear. 

15	 Para una mayor comprensión de la temática, observar: WOLKMER, A. C. (2017). Teoría Crítica del 
Derecho desde América Latina. AKAL.

16	 HABERMAS, J. (1980) apud SANTIAGO, G. L. (1988). As utopias latino-americanas: em busca de 
uma educação libertadora. Alínea. P. 44.

17	 QUINNEY, R. (1980). O controle do crime na sociedade capitalista: uma filosofia crítica da ordem 
legal. En TAYLOR, I.; WALTON, P.; YOUNG, J. (Org.). Criminologia crítica. Graal, 221.

18	DUSSEL, E. (1977). Filosofia da Libertação. Editorial Edicol.



comisión nacional de los derechos humanos

44 

Esta teoría tiene el mérito de revelar hasta qué punto los seres humanos están 
cosificados y moldeados por los determinismos históricos, incluso cuando no 
poseen plena conciencia de las imposiciones hegemónicas y las falacias ocultas en 
el discurso dominante.

Asimismo, la Teoría Crítica fomenta la autoconciencia de los actores sociales en 
desventaja, quienes padecen las injusticias impuestas por los sectores dominan-
tes, los grupos o las élites privilegiadas. En este sentido, la Teoría Crítica presenta 
una dimensión ideológica positiva al configurarse como un proceso orientado al 
esclarecimiento, al cuestionamiento y a la emancipación, dando respuesta a los 
anhelos y demandas de los verdaderos oprimidos, subalternizados y excluidos.19

Una teoría de perspectiva crítica busca liberar al sujeto de su condición histórica 
como ser negado y discriminado en su acceso a la dignidad humana y a la vida. La 
crítica, entendida como un saber cognitivo y ejercicio de emancipación, debe 
revelar el grado de alienación y automatización experimentado por el Otro opri-
mido, que muchas veces carece de una verdadera comprensión de los procesos 
determinantes que le imponen representaciones míticas y colonizadoras.

En este sentido, la “Teoría Crítica”, concebida como una dimensión epistemológica 
y sociopolítica, desempeña un papel pedagógico transgresor al constituirse como 
un instrumento capaz de promover la concienciación, la resistencia y la emancipa-
ción. Esta teoría integra las esperanzas, los objetivos y las necesidades de los sujetos 
subalternos que enfrentan diversas formas de discriminación, colonización y 
exclusión.

Este enfoque abre nuevos horizontes para el ámbito jurídico, históricamente 
marcado en América Latina por su origen colonizador, sustentado en trasplantes y 
dependencias del modelo norte-eurocéntrico. Dicho modelo se manifiesta no solo 
en la reproducción de ideas, sino también en las construcciones formales del 
Derecho (leyes, codificaciones y constituciones), en las instituciones y en los propios 
actores jurídicos. Por ello, la cultura jurídica latinoamericana ha sido, en gran 
medida, un locus colonizado, técnico-formal e instrumentalizado para legitimar el 
poder, funcionando como un mecanismo de normatividad y control social. A pesar 
de ello, han persistido luchas y resistencias frente a las formas de violencia, exclu-
sión y segregación que han marcado las experiencias históricas de sufrimiento de 
los pueblos indígenas, afrodescendientes, campesinos, trabajadores, minorías y 
otras víctimas de la opresión estructural.

Así, la crítica jurídica adquiere relevancia al proponer la implementación de saberes 
alternativos, la elaboración de nuevas prácticas y estrategias de resistencia dentro 
de la sociedad y, en especial, en el propio campo jurídico. El objetivo es transformar 

19	 Cf. WOLKMER, A. C. (2000). Pluralismo jurídico: novo paradigma de legitimação. Espaço Jurídico, 
1(1), 89-90.



edición especial

45

el Derecho en un instrumento normativo capaz de romper con las normas fetichi-
zadas que perpetúan la dominación, la exclusión y la discriminación.20

 Aunque la categoría de crítica en su aplicación jurídica pueda generar ambigüe-
dades, puede entenderse no solo como un medio para despertar y emancipar a un 
sujeto social inmerso en una normatividad sistémica, sino también como una 
herramienta para discutir (y redefinir) el proceso de constitución de la legalidad 
dominante, a menudo injusta y opresora. En este contexto, la Teoría Crítica del 
Derecho busca repensar, cuestionar y romper con la dogmática lógico-formal pre-
dominante de una época y una cultura jurídica institucionalizada, creando condi-
ciones para un amplio proceso pedagógico orientado al esclarecimiento, la 
autoconciencia y la emancipación.

  La Teoría Crítica del Derecho no se limita únicamente a analizar las limitaciones 
del dogmatismo técnico-formal y la pretensión de cientificidad del Derecho 
vigente. Más bien, propone nuevos métodos de enseñanza e investigación que 
promuevan la desmitificación y fomenten la toma de conciencia crítica entre los 
operadores jurídicos.21  Al identificar el concepto de crítica como una forma de 
conocimiento desmitificador y como un proceso de transición desde el modelo 
jurídico instituido y colonizador, es necesario trasladar esta comprensión del para-
digma legal monista y hegemónico hacia otra normatividad posible: la normativi-
dad instituyente, representada por el contrapunto insurgente de la pluralidad 
normativa.

Esta pluralidad normativa, aquí concebida como comunitaria y participativa, 
abarca tanto la percepción como la materialidad de un pluralismo jurídico orien-
tado hacia la acción instituyente de nuevas sociabilidades insurgentes, atendiendo 
a sus necesidades fundamentales reales. Este será el enfoque de las discusiones 
que siguen.

Pluralismo como fuente de normatividad alternativa 
En el sentido específico aquí empleado, el pluralismo debe entenderse como “la 
existencia de más de una realidad, de múltiples formas de acción y de una diversi-
dad de campos sociales y culturales con particularidades propias, que abarca un 
conjunto de fenómenos autónomos y elementos heterogéneos que no se reducen 
entre sí”.22

20	Cf. WOLKMER, A. C. (2022). Para um diálogo desde o Sul: constitucionalismo e Direitos Humanos 
em perspectiva emancipadora. En: ALVES, A.D., BAHIA, A., GOMES, D. F. L., PEDRON, F. Q., CORBY, 
I. (Org.). Teoria Crítica da Constituição: constitucionalismo por vir e democracia sem espera: em 
homenagem a Marcelo Cattoni. Conhecimento, 1(1), 96.

21	 Cf. WOLKMER, A. C. (2000). Pluralismo jurídico: novo paradigma de legitimação. Espaço Jurídico, 
1(1), 89-90.

22	Cf. WOLKMER, Antonio C. (2018). Pluralismo Jurídico. Fundamentos de una Nueva cultura del 
Derecho [2 ed.]. Dykinson. p. 143.



comisión nacional de los derechos humanos

46 

La revalorización del pluralismo como proyecto diferenciado se refiere, por un lado, 
a la superación de las modalidades tradicionales de pluralismo, asociadas a la 
democracia liberal o al corporativismo societario, y, por otro, a la construcción de 
un proyecto jurídico derivado de prácticas sociales insurgentes, orientado a la 
satisfacción justa de las necesidades esenciales.

  En este contexto, resulta prioritario, al tratar el pluralismo como un proyecto 
democrático y emancipador de sociedades emergentes, distinguirlo de las prácti-
cas pluralistas que se presentan como soluciones impulsadas por los intereses del 
neocolonialismo y del neoliberalismo de los países de capitalismo central (Norte 
global) exportados a la periferia (Sur global).

La problematización y la relevancia del tema del pluralismo conducen, necesaria-
mente, al debate sobre alternativas a la cultura jurídica tradicional y hegemónica, 
construidas sobre nuevas formas de legitimación basadas en la satisfacción de 
necesidades fundamentales y en la acción participativa de sujetos sociales 
insurgentes.

A pluralidade expressa a coexistência de normatividades diferenciadas que definem 
ou não relações entre si. O pluralismo pode ter como meta práticas normativas autô-
nomas e autênticas geradas por diferentes forças sociais ou manifestações legais 
plurais e complementares, podendo ou não ser reconhecidas, incorporadas ou con-
troladas pelo Estado (Wolkmer, 2018).

El pluralismo jurídico se destaca por evidenciar la producción de normatividades 
más auténticas, generadas a partir de condiciones materiales, luchas sociales y 
contradicciones pluriclasistas. Este contexto explica por qué, en el capitalismo peri-
férico latinoamericano, el pluralismo jurídico cumple la función de reorganizar las 
relaciones entre el poder vertical regulador del Estado y la lucha horizontal, institu-
yente, de autorregulación, promovida por movimientos sociales y otros colectivos 
discriminados y excluidos.

Esta perspectiva revela que el poder estatal no es la única fuente legítima del 
Derecho. Dicha visión cuestiona y relativiza el monopolio absoluto del Estado en la 
creación de normas legales, reconociendo la existencia de otras formas de regula-
ción instauradas por instancias políticas, organizaciones intermedias y sociales, 
que poseen cierta autonomía e identidad propias.

El reconocimiento de esta nueva cultura jurídica, marcada por el pluralismo comu-
nitario-participativo y por la legitimidad construida a través de prácticas internali-
zadas por nuevos sujetos sociales, amplía la concepción del acceso a la justicia.

La comprensión de este pluralismo —en el ámbito normativo y en la resolución de 
conflictos— exige una redefinición de las relaciones entre el poder regulador del 
Estado y el esfuerzo de autorregulación de los movimientos sociales, los grupos 
populares y las asociaciones profesionales. Este pluralismo también abarca una 
amplia gama de manifestaciones de normatividad paralela, institucionalizadas o 
no, tanto legislativas como jurisdiccionales, situadas dentro o fuera del sistema 
estatal positivo.



edición especial

47

Más allá de las formulaciones tradicionales del pluralismo (procedentes de la socio-
logía, la política y la antropología jurídicas), destaca la importancia del pluralismo 
jurídico de las prácticas comunitarias participativas, entendido de abajo hacia 
arriba. Este representa una expresión del Derecho informal, insurgente, paralelo o 
alternativo. Dentro de este pluralismo horizontal se encuentran experiencias nor-
mativas que trascienden al Estado, como la justicia comunitaria, la justicia indí-
gena, la justicia quilombola de los afrodescendientes, la justicia de las rondas 
campesinas, la justicia itinerante y otras prácticas instituyentes subyacentes.

Una vez tematizada la cuestión del pluralismo jurídico, resulta relevante destacar 
su incorporación en experiencias contemporáneas, especialmente a través de pro-
cesos constituyentes observados en ciertos países latinoamericanos. Estas iniciati-
vas derivaron en la construcción de un constitucionalismo pluralista y transformador, 
que rompe con los paradigmas tradicionales del Derecho positivista-occidental y 
privilegia la diversidad cultural, social y política.

El pluralismo político y jurídico, en este contexto de innovación, se manifiesta en la 
región suramericana mediante la adopción de una variante jurídica fundamen-
tada en el constitucionalismo pluralista como un principio fundante del Estado. 
Esta perspectiva reconoce la coexistencia de diferentes órdenes normativos en el 
interior de un mismo territorio, otorgando dignidad y legitimidad formal a las prác-
ticas jurídicas de los pueblos originarios y comunidades tradicionales.

En estos espacios institucionales, el pluralismo jurídico ganó reconocimiento 
formal e igualitario en documentos constitucionales contemporáneos. Por ejemplo, 
la Constitución de Ecuador de 2008 incluye implícitamente el pluralismo jurídico al 
declarar al país un Estado intercultural y plurinacional (art. 1), y al legitimar el 
Derecho consuetudinario de las nacionalidades y pueblos indígenas (art. 171). Por 
su parte, la Constitución de Bolivia de 2009 explicita el pluralismo jurídico como 
principio estructurante, al autodefinirse como un Estado plurinacional, comunita-
rio y de Derecho (art. 1), reconociendo la igualdad jerárquica de las jurisdicciones 
indígena-originaria y clásica (art. 190).

Esta incorporación teórica y práctica del pluralismo jurídico refleja los postulados 
de autores como Sousa Santos23, quien vislumbra la posibilidad de superar las 
monoculturas jurídicas tradicionales mediante un modelo de interlegalidad, en el 
cual diferentes sistemas jurídicos coexistan y dialoguen en un mismo espacio 
social. Además, aquí añadimos la necesidad de un paradigma jurídico crítico que 
reconozca los sistemas jurídicos no estatales y contribuya a la construcción de un 
Derecho más inclusivo, democrático y comprometido con las realidades sociocul-
turales locales. 

Así, las constituciones de Ecuador y Bolivia no solo formalizan el pluralismo jurí-
dico, sino que también desafían la epistemología jurídica tradicional, y a la vez 
abren nuevos caminos hacia la inclusión, la justicia social y la valorización de la 
diversidad cultural.

23	 DE SOUSA SANTOS, B., MENESES, M.P. (Org.) (2010). Epistemologias do Sul (2. ed.). Cortez.



comisión nacional de los derechos humanos

48 

Conclusión
La relación entre el Derecho y la sociedad exige una revisión crítica de sus bases 
epistemológicas y de su funcionalidad en contextos diversos. En este sentido, el 
pluralismo jurídico se presenta no solo como una herramienta analítica y operativa, 
sino también como un paradigma interdisciplinar que reconoce la complejidad y 
la diversidad de las relaciones sociales. Al cuestionar el monismo jurídico, basado 
en la centralización normativa, la unicidad de las fuentes y la hegemonía estatal, el 
pluralismo propone una visión más amplia y conectada con las realidades sociales, 
posibilitando la emergencia de un Derecho flexible, plural y socialmente 
comprometido.

Lejos de una concepción rígida y cerrada, esta perspectiva conduce a un nuevo 
modelo de racionalidad jurídica, basado en la multiplicidad de sistemas normati-
vos. Por lo tanto, no existe un único pluralismo jurídico, sino pluralismos jurídicos, 
que resultan de la interacción entre normatividades empíricas, consuetudinarias, 
estatales y comunitarias, muchas veces articuladas en espacios sociales marcados 
por la diversidad. Estas formas de pluralismo jurídico derivan en interrelaciones o 
intersecciones normativas capaces de responder con mayor sensibilidad a las 
demandas locales y a las necesidades concretas de los grupos sociales histórica-
mente marginados.

 Sin embargo, la adopción de una pluralidad normativa va más allá del reconoci-
miento de sistemas normativos coexistentes. Requiere también un esfuerzo polí-
tico y teórico que permita visibilizar las necesidades emergentes y promover 
prácticas jurídicas democráticas, participativas e inclusivas, formando procedi-
mientos instituyentes que reflejen las aspiraciones de las comunidades. Esto 
implica transformar el Derecho en un espacio de emancipación social efectivo, vin-
culado a las fuerzas vivas de la realidad social y a las prácticas colectivas, para 
ampliar así el alcance de la justicia.

 Esta concepción más amplia y transformadora del pluralismo jurídico se relaciona 
con la construcción de una teoría crítico-interdisciplinaria y ecotransformadora 
que busca ser, al mismo tiempo, inconformista, desmitificadora y transgresora. Tal 
enfoque no solo reconoce la existencia de pluralismos normativos, sino que los 
activa como parte de un proyecto colectivo destinado a fomentar procesos institu-
yentes fundamentados en la participación comunitaria y el cuidado del medio 
ambiente, reflejando así una nueva visión del mundo que contemple la armonía 
entre seres humanos y naturaleza.

  Se concluye que el pluralismo jurídico trasciende la mera coexistencia normativa 
y asume un papel esencial en la concepción de alternativas transformadoras, 
democráticas y ecosociales, que reconocen a los sujetos sociales emergentes, sus 
necesidades fundamentales y su relación con un entorno sostenible. Esta visión 
promueve un horizonte más incluyente y participativo, adaptando el Derecho a las 
particularidades de cada contexto local y construyendo un modelo más conectado 
al bien común.



edición especial

49

Referencias 
DUSSEL, E. (1977). Filosofia da Libertação. Editorial Edicol.
KOSIK, K. (1986). Dialética do concreto (4ª Ed.). Paz e Terra.
QUINNEY, R. (1980). O controle do crime na sociedade capitalista: uma filosofia crí-

tica da ordem legal. En: TAYLOR, I., WALTON, P., YOUNG, J. (Org.). Criminologia 
crítica. Graal. 

SANTIAGO, G. L. (1988). As utopias latino-americanas: em busca de uma educação 
libertadora. Alínea.

DE SOUSA SANTOS, B., MENESES, M. P. (Org.) (2010). Epistemologias do Sul (2a ed.). 
Cortez.

WOLKMER, A. C. (1991). Pluralismo jurídico, movimentos sociales e prácticas alterna-
tivas. El Otro Derecho, 7(1), 29-46.

WOLKMER, A. C. (1992). Direito comunitário alternativo: elementos para um ordena-
mento teórico-prático. En: ARRUDA J.R., E. L. (Org.). Lições de Direito alterna-
tivo 2. Acadêmica. 

WOLKMER, A. C. (2000). Pluralismo jurídico: novo paradigma de legitimação. 
Espaço Jurídico, 1(1), 87-94.

WOLKMER, A. C. (2017). Teoría Crítica del Derecho desde América latina. Akal. 
WOLKMER, A. C. (2018). Pluralismo jurídico: fundamentos de una nueva cultura del 

Derecho (2. ed.). Dykinson.
WOLKMER, A. C. (2018). Pluralism and Social Law theory from Latin-American 

perspective. Soft Power: Revista Euro-Americana de Teoría e Historia de la 
Política y del Derecho, 5(2), 99-112.

WOLKMER, A. C. (2022). Para um diálogo desde o Sul: constitucionalismo e Direitos 
Humanos em perspectiva emancipadora. En: ALVES, A.D., BAHIA, A., GOMES, 
D. F. L., PEDRON, F.Q., CORBY, I. (Org.). Teoria Crítica da Constituição: consti-
tucionalismo por vir e democracia sem espera: em homenagem a Marcelo 
Cattoni. Conhecimento, 1(1), 91-102.





51

El iuspositivismo en México:  
nacimiento, apogeo y decadencia

Andrés Alcalá Rodríguez24

Resumen
Este artículo propone una lectura crítica del iuspositivismo jurídico en 
México, sosteniendo que su pretendido carácter científico encubre una 
ontología técnica del Derecho. Desde la perspectiva de la Filosofía de la 
ciencia, en particular de la concepción heredada del Círculo de Viena, se 
demuestra que el iuspositivismo kelseniano no constituye una teoría cientí-
fica sino un modelo técnico de ingeniería normativa que organiza jerar-
quías, procedimientos y criterios de imputación, sin capacidad explicativa 
sobre la materialidad social del Derecho. En México, esta concepción se con-
solidó a través de la educación jurídica, los planes de estudio y el modelo del 
abogado como operador técnico, configurando una tradición iuspositivista 
propia vinculada al positivismo decimonónico y a la racionalidad neoliberal. 
A nivel político, el iuspositivismo funcionó como dispositivo ideológico de 
neutralización. El iuspositivismo legitimó las relaciones de poder y contuvo 
demandas sociales, reforzando una formación jurídica desprovista de crítica 
social. Frente a ello, este texto aboga por reintroducir epistemologías situa-
das y enfoques críticos —filosóficos, históricos y sociológicos— en la ense-
ñanza del Derecho, subordinando la técnica jurídica a fines emancipadores 
y democráticos. En síntesis, llama a recuperar la dimensión humanista del 
Derecho frente a su reducción tecnocrática y neoliberal.

Palabras clave: iuspositivismo, técnica jurídica, educación jurídica.

Abstract
The article offers a critical reading of legal positivism (iuspositivismo) in 
Mexico, arguing that its alleged scientific nature conceals a technical onto-
logy of law. From the perspective of the philosophy of science-particularly 
the “received view” of the Vienna Circle-it demonstrates that Kelsenian legal 
positivism does not constitute a scientific theory but rather a technical 
model of normative engineering that organizes hierarchies, procedures, 
and rules of imputation, lacking explanatory capacity regarding the social 

24	Investigador en el Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (C). 



comisión nacional de los derechos humanos

52 

materiality of law. In Mexico, this conception became consolidated through 
legal education, curricula, and the model of the lawyer as a technical opera-
tor, shaping a distinct national positivist tradition linked to nineteenth-cen-
tury positivism and neoliberal rationality. Politically, legal positivism operated 
as an ideological device of neutralization. Legal positivism legitimized power 
relations and contained social demands, reinforcing a legal education 
devoid of social critique. In response, this text calls for the reintroduction of 
situated epistemologies and critical approaches-philosophical, historical, 
and sociological-into legal education, subordinating juridical technique to 
emancipatory and democratic purposes. In sum, it urges the recovery of 
law’s humanistic dimension in the face of its technocratic and neoliberal 
reduction.

Keywords: legal positivism, juridical technique, legal education.

Introducción
En el debate jurídico mexicano contemporáneo, el positivismo jurídico suele pre-
sentarse como el paradigma científico por antonomasia. Bajo esta etiqueta, presu-
pone que la formalización lógico-normativa y la pureza metodológica bastan para 
conferir al Derecho un estatuto epistémico equiparable al de las ciencias empíri-
co-formales. El presente artículo cuestiona esa autocomprensión: sostiene que el 
iuspositivismo —particularmente en su versión kelseniana y sus recepciones— 
opera menos como teoría científica y más como modelo técnico de ingeniería nor-
mativa. La cientificidad que proclama es, antes bien, un dispositivo ideológico de 
neutralización que enmascara sus funciones políticas en la producción estatal de 
legalidad y en la gestión de conflictos distributivos. 

Al mismo tiempo, y con el objetivo de trabajar la línea iuspositivista, al analizar las 
recepciones de ese modelo en México se profundiza sobre sus influencias y se 
propone la existencia de una tradición iuspositivista propia.

Para desarrollar esta tesis, se sitúa al iuspositivismo en el horizonte de la Filosofía 
de la ciencia asociado a la llamada concepción heredada (Diez C. & Moulines, 1999), 
es decir, el clima neoempirista y lógico-formal que, desde el Círculo de Viena, con-
cibió la teoría como un cálculo axiomático interpretado empíricamente. Desde 
este encuadre, se precisan dos distinciones analíticas: (i) teoría como sistema de 
enunciados con pretensión explicativa y contrastación; y (ii) modelo como estruc-
tura derivada y operativa que instancia —sin agotar— una teoría. El argumento 
central es que el iuspositivismo, al reducir el Derecho a un sistema de normas con 
dinámicas de validez y coerción, se ubica en el plano del modelo-técnica (procedi-
mientos, jerarquías, criterios de imputación), no en el de una teoría con capacidad 
para dar cuenta de la materialidad social del fenómeno jurídico.

La crítica no es solamente terminológica. Contrastar el iuspositivismo con criterios 
mínimos de conocimiento científico —claridad, precisión, verificabilidad y sistema-
ticidad (Bunge, 1959)— revela su insuficiencia para aprehender el Derecho en sus 



edición especial

53

prácticas, relaciones y efectos sociales. Aun su parte más objetiva (conductas tipifi-
cadas) exhibe indeterminaciones semánticas y contextuales que impiden la verifi-
cación fuerte y la acumulación explicativa. En consecuencia, la pretendida ciencia 
jurídica se muestra como una técnica de producción, interpretación y aplicación 
de normas, eficaz para estabilizar expectativas, pero epistemológicamente incapaz 
de explicar las condiciones históricas que la hacen posible y los intereses que sirve.

Desde una lectura crítica latinoamericana —marcada por tradiciones marxistas y 
corrientes afines— esta tecnificación no es neutral. La reducción del Derecho a un 
procedimiento coactivo y una consistencia sistémica funcionó para despolitizar 
conflictos y legitimar arreglos estatales de dominación. En México, su hegemonía 
se consolidó vía dispositivos curriculares (planes de estudio, asignaturas troncales, 
manualística) y gramáticas institucionales que privilegiaron el rol del abogado 
como operador técnico por encima de la indagación histórico-social. Ello se enlaza, 
por un lado, con genealogías locales de positivismo decimonónico (Barreda, 
Limantour, Rabasa) y, por otro, con la recepción selectiva del proyecto kelseniano, 
a menudo leído como ciencia y no como una técnica normativa de alto 
rendimiento.

Este artículo persigue tres objetivos específicos. Primero: reconstruir genealógica-
mente la autocomprensión científica del iuspositivismo en el marco de la concep-
ción heredada, a la par de mostrar la tensión entre formalización y explicación 
social. Segundo, desmontar su carácter científico y la afirmación de ser una onto-
logía técnica del Derecho, incorporando la crítica a la autonomización de la técnica 
(De la Torre Rangel y De la Torre de Lara, 2016) y su función ideológica. Tercero, 
mapear la recepción mexicana del modelo, atendiendo a su papel en la formación 
jurídica y a su funcionalidad en el giro neoliberal, en tanto gramática de neutrali-
dad apta para reconfigurar pactos sociales y encauzar procesos de acumulación 
por despojo.

Metodológicamente, se articula un análisis teórico-crítico de fuentes filosófico-ju-
rídicas con una indagación histórica sobre la enseñanza del Derecho en México 
(planes, cátedras, manuales de amplia circulación) y su imbricación con proyectos 
estatales. No se pretende una historia exhaustiva, sino una cartografía analítica 
que ilumine los puntos de confluencia entre técnica jurídica, aparato estatal y 
estrategias de clase. La contribución reside en desplazar el foco de la pureza meto-
dológica a la materialidad político-ideológica del iuspositivismo, lo cual habilita 
una relectura del Derecho como práctica social contendida por relaciones de 
poder.

El texto se organiza así: la primera sección delimita categorías y periodiza el tras-
fondo epistemológico. La segunda muestra por qué el iuspositivismo kelseniano 
no cumple estándares de cientificidad y, en cambio, sí realiza funciones de técnica 
normativa. La tercera examina su recepción mexicana y sus efectos formativos e 
institucionales, resaltando la idea de la existencia de una idea iuspositivista propia. 
La cuarta discute su funcionalidad neoliberal en el país. Finalmente, las conclusio-
nes diagnostican y proponen una agenda para una jurisprudencia crítica: poner la 
técnica bajo control democrático, reintroducir epistemologías situadas en la 



comisión nacional de los derechos humanos

54 

enseñanza, y recomponer el vínculo entre Derecho, necesidades históricas y poder 
constituyente de los pueblos.

El modelo iuspositivista
Una de las nociones menos comprendidas del positivismo jurídico es que, en su 
dimensión teórica, se comporta más como el modelo de una técnica que como 
una teoría. Esta perspectiva permite avanzar en dos propuestas para su compren-
sión: la primera, la negación de su carácter científico; y la segunda, la afirmación de 
que su ontología del Derecho se reduce a la mera técnica.

Para desarrollar este argumento, es necesario precisar el concepto de modelo tal 
como se entendía en los albores del iuspositivismo. Dicho análisis debe situarse en 
el marco de lo que en Filosofía de la ciencia se denomina el período de la concep-
ción heredada de las teorías. Nos referimos a la época de la Escuela de Viena, que 
se expondrá más adelante y que influyó decisivamente en la autocomprensión 
científica del positivismo jurídico.

La concepción heredada constituye la etapa más remota dentro de una trayecto-
ria evolutiva de la Filosofía de la ciencia, la cual se articula en tres grandes períodos. 
Esta trayectoria se inicia con el período clásico, que se extiende hasta finales de la 
década de 1960 y se caracteriza por la concepción heredada, un enfoque fuerte-
mente influenciado por el Círculo de Viena. Posteriormente, el período historicista, 
vigente hasta los años ochenta, introdujo un giro al centrar el análisis en las tradi-
ciones científicas. Finalmente, la etapa actual corresponde al “período semanti-
cista” (Díez Calzada, 1997). 

Aunque las diferencias entre estas tres concepciones no son el foco principal de 
este análisis, es indispensable situar los postulados del iuspositivismo en su con-
texto intelectual de origen: el período de la concepción heredada.

Para esta corriente, una teoría empírica se define como un cálculo axiomático 
interpretado empíricamente (Diez C. y Moulines, 1999). Esta perspectiva, surgida 
bajo la influencia del neoempirismo y consolidada por figuras como Carnap, 
Popper y Hempel, concibe las teorías como sistemas lógicos y formales. Dentro de 
este marco, un modelo no es la teoría en sí, sino una estructura secundaria; es un 
fragmento de la realidad estructurada que funciona como una instancia o realiza-
ción concreta de los axiomas de la teoría.

A partir de esta distinción, es posible observar el iuspositivismo como corriente 
desde dos ángulos distintos. En primer lugar, como un modelo que instancia una 
teoría jurídica específica; por ejemplo, la Teoría Pura del Derecho de Kelsen, dada 
su conexión contextual con la Escuela de Viena.

En segundo lugar, como una teoría en el sentido de la concepción heredada; es 
decir, como un conjunto de enunciados cuyas relaciones se basan en la dependen-
cia lógica y que, directa o indirectamente, se refieren a la realidad empírica (Diez C. 
& Moulines, 1999).



edición especial

55

Este análisis parte de una premisa fundamental: la conexión del iuspositivismo con 
la concepción heredada de la ciencia no es meramente temporal, sino profunda-
mente conceptual. Como corriente jurídica, el iuspositivismo fundamenta sus pos-
tulados en sistemas lógico-formales que buscan un anclaje en la realidad empírica, 
un esfuerzo que en Kelsen se manifiesta como la teoría del ser del Derecho.

La pertinencia de recurrir a la filosofía de la ciencia para examinar este vínculo 
radica en la superficialidad con que los modelos jurídicos a menudo abordan el 
concepto de ciencia. Se afirma que el Derecho es una ciencia, pero rara vez se 
ofrece un fundamento sólido sobre qué se entiende por ello, o se detallan los 
mecanismos mediante los cuales el Derecho adquiriría dicho carácter científico.

Adoptar esta perspectiva crítica es de vital importancia, especialmente al analizar 
las concepciones científicas de los teóricos del Siglo XX. Cuando autores como 
Kelsen, Bobbio o juristas contemporáneos hablan de ciencia jurídica, es plausible 
sostener que se refieren a nociones distintas de ciencia, dado que el significado de 
este término ha variado significativamente con el tiempo.

Esta aproximación es particularmente útil para analizar el iuspositivismo en México, 
donde frecuentemente se le concibe como una teoría de carácter científico. 
Sostenemos que esta visión es incorrecta y que, a su vez, evidencia una pretensión 
de superioridad epistemológica dentro del campo del Derecho.

Este trabajo postula que el pretendido carácter científico del Derecho es una afir-
mación fundamentalmente ideológica. No se basa en una demostración rigurosa, 
sino en la premisa de que el progreso se equipara con la cientificidad, lo que 
conduce al corolario de que un Derecho progresista debe ser, por definición, un 
Derecho científico.

Siguiendo la perspectiva de De la Torre Rangel (1988), se argumenta que la supuesta 
cientificidad del Derecho —con sus características de generalidad, abstracción e 
impersonalidad— ha funcionado en la práctica como un mecanismo para des-
mantelar las prácticas jurídicas y sociales de los pueblos y comunidades de América 
Latina. En última instancia, se trata de un despojo mediado por normas de derecho 
positivo.

Frente a esta crítica, se propone una distinción clave: el carácter científico del 
Derecho no reside en sus postulados teóricos, sino en su dimensión técnica. Es 
precisamente esta técnica —el método perfeccionado para la creación, interpreta-
ción y aplicación de normas que estructuran la sociedad— la que posee un carác-
ter genuinamente científico (De la Torre Rangel y De la Torre de Lara, 2016). Desde 
la perspectiva iuspositivista, la técnica no se limita a la esfera de la hermenéutica o 
la interpretación para la aplicación del Derecho, sino que se inscribe en su propia 
ontología. Esto se debe a que dicha corriente reduce el Derecho a su dimensión 
instrumental: una técnica de ingeniería social cuya esencia reside en su aplicación 
para la consecución de fines concretos.

Desde esta perspectiva, es más preciso concebir el Derecho, tal como lo piensa el 
iuspositivismo, como una técnica aplicada a los problemas de la realidad jurídica, 



comisión nacional de los derechos humanos

56 

la cual a menudo reduce su ingeniería a la interpretación y aplicación del Derecho 
positivo. Por ello, una tarea analítica fundamental consiste en negar el carácter 
científico de esta postura, una conclusión que se sostiene con independencia de 
cualquier objeción ideológica o política a la cientificidad del Derecho.

Dicha negación se fundamenta en que ni su filosofía ni su método ofrecen carac-
terísticas que respalden su estatus como ciencia, especialmente cuando se le con-
trasta con los criterios del conocimiento científico. Este último, según lo establece 
Mario Bunge (1959), se distingue por atributos como la claridad, precisión, comuni-
cabilidad, verificabilidad y sistematicidad. El Derecho, por su naturaleza intrínseca, 
no se adecúa ni de cerca a estos criterios. 

Ni siquiera hablando de la parte más objetiva que pueden ser las conductas descri-
tas en las normas, podemos decir que estamos ante un sistema claro, preciso, 
comunicable, verificable y sistemático. Si luego pasamos al plano de la realidad 
material, el panorama es más desolador, dada su complejidad inherente, pues sus 
problemas son un desafío mayor de sistematización.

Por ese motivo y trasladando la reflexión al punto inicial, debemos sostener que el 
Derecho para el iuspositivismo se trata únicamente de una técnica en la medida 
en la que se ocupa únicamente de sus aspectos normativo-sistémicos —pasando 
de largo los problemas de relaciones—, de aquí la negación de su carácter cientí-
fico. De la Torre Rangel y De la Torre de Lara piensan esta misma crítica siguiendo 
a Jacques Ellul desde la filosofía personalista: 

El centro del pensamiento de Ellul es la crítica de la técnica moderna, que es guiada 
solo por criterios instrumentales […]. Estas ideas de Ellul las podemos aplicar al 
Derecho, a la hermenéutica jurídica, y al Estado. La técnica se ha erigido en el lugar de 
Dios en la sociedad económica. La tecnificación ha invadido todo; el mismo Derecho 
ha sido reducido a la técnica. El Derecho no se enseña, no se piensa y no se ejercita, en 
su sentido más profundo de servicio a las personas como respeto de sus derechos y 
cumplimiento de la justicia (De la Torre Rangel y De la Torre Lara, 2016).

El punto crítico de esta reflexión de la técnica, está dado por la modernidad, que 
tiene una forma concreta de producir y aplicar conocimientos ideologizados, las 
más de las veces orientados a un proyecto global de dominación, extractivismo y 
reordenamiento de los sentidos comunes, puesto que, como recuerda Gaos (2022), 
el punto crítico de la técnica ocurre cuando actúa en nuestra vida cotidiana. 

Puede hablarse de una “tecnificación” de nuestra vida que cuantitativa y cualitativa-
mente va hasta poderse hablar, también, de una “tecnocracia” en el sentido del 
imperio de la técnica sobre nuestra vida (Gaos, 2022).

Al trasladar esta reflexión a nuestro tema, es crucial destacar el contexto en el que 
Hans Kelsen desarrolló su obra. Durante su período más productivo, coincidente 
con la actividad del Círculo de Viena (Wiener Kreis), el modelo de ciencia domi-
nante era la concepción heredada. Bajo este paradigma, las teorías científicas eran 
vistas como el fundamento lógico de los postulados. 



edición especial

57

En el último siglo, la crítica al iuspositivismo se ha centrado predominantemente 
en esta dimensión teórica, prestando menos atención a su relevancia práctica en 
la vida común. El debate académico se ha enfocado en sus fuentes intelectuales 
—como el liberalismo decimonónico, el escepticismo ético y el positivismo cientí-
fico—. Sin embargo, se sostiene que su dimensión política y sus implicaciones con-
cretas han sido sistemáticamente subestimadas. 

Probablemente, este sesgo analítico puede atribuirse a la eficacia ideológica del 
propio modelo, sustentada en una pregonada —y falsa— pureza metodológica 
que oculta su función política. En su aplicación práctica, el iuspositivismo opera 
como un instrumento técnico ciego a sus consecuencias, similar a una pistola uti-
lizada con los ojos vendados. Sus efectos, lejos de ser neutrales, refuerzan un pro-
yecto con intereses concretos de clase y dominación.

Para fundamentar esta tesis, es necesario analizar ambas dimensiones. En primer 
lugar, abordaré la concepción semántica para, posteriormente, exponer por qué el 
iuspositivismo debe ser comprendido más como un modelo con severos impactos 
ideológico-políticos que como una teoría del Derecho. 

Si bien existen múltiples corrientes iuspositivistas, el proyecto más influyente en su 
fase contemporánea es sin duda la llamada escuela vienesa de la teoría del 
Derecho, liderada por Hans Kelsen. Para el jurista checo, la noción de Derecho se 
fundamenta en “una construcción racionalista que echa mano del concepto posi-
tivo de ciencia” (De la Torre Rangel, 2006, p. 45), concepción que recibe una notoria 
influencia de los intelectuales del positivismo lógico del círculo de Viena. 

Para la escuela de Viena (Wiener Kreis), defensora del empirismo lógico, existían 
dos teoremas fundamentales. El primero, en términos gnoseológicos, postula que 
el conocimiento solo se puede obtener de la experiencia. El segundo, en términos 
de significado, postula que el significado de una proposición es el método para su 
verificación. De aquí que Rainer Hegselmann extraiga tres consecuencias trascen-
dentes que forman el programa de esta escuela (Stadler, 2013):

1)	 La metafísica de la filosofía tradicional no tiene sentido. 

2)	 Luego, es necesaria una filosofía de la ciencia postulada en términos 
de la lógica científica. 

3)	 Debe construirse al mismo tiempo una ciencia unificada al paradigma 
positivo del empirismo lógico.

Lo cual, derivado de una tradición antiidealista —eminentemente anti-kantiana y 
anti-hegeliana— logra el desarrollo de una teoría del conocimiento en sentido 
objetivista que propone verdades y proposiciones independientes de nuestra con-
ciencia (Stadler, 2013). 



comisión nacional de los derechos humanos

58 

El historiador que hemos venido citando acá delinea a Ernst Mach como el filósofo 
más influyente del círculo que promovió el paradigma antimetafísico positivista. 
De acuerdo con Mach, el defensor de la educación pública de Austria,

La tarea de la ciencia solo puede ser: 1. La determinación de las leyes de las conexiones 
existentes entre las representaciones; 2. El descubrimiento de las leyes de conexión de 
las sensaciones (física); 3. La explicación de las leyes de conexión entre las sensaciones 
y las representaciones (psicofísica) (Mach, 1872 en Stadler, 2013).

El empirismo lógico surgió de la confluencia entre un nuevo enfoque del razona-
miento y la concepción del carácter no científico de la filosofía, generando impac-
tos significativos en la sociedad austriaca, tanto en la educación como en el 
gobierno. Este movimiento se desarrolló en un ambiente de gran efervescencia 
intelectual, caracterizado por corrientes humanistas orientadas hacia el progreso. 
Sus proponentes concebían el mundo de manera racional y se definían como anti-
metafísicos, anticlericales e ilustrados (Stadler, 2013). 

En este ecosistema de librepensadores se insertaba la figura de Hans Kelsen. Si 
bien pertenecía a un reducido grupo de miembros del movimiento de ciencia uni-
ficada que, junto a Jellinek, no abandonaron el kantismo, Kelsen participó activa-
mente en iniciativas de reforma social. Un ejemplo fue su colaboración en el masivo 
Curso de Moral de la Vida (Sittlicher Lebenskundeunterricht), que abogaba por una 
reforma al Derecho familiar para legalizar las uniones conyugales libres (Dispensehe) 
(Stadler, 2013).

Influido por este ambiente intelectual y por el afán de liberar a la filosofía de la 
metafísica, Kelsen propuso estudiar el Derecho desde el ser (Sein) y no desde el 
deber ser (Sollen). Esta aproximación lo vincula directamente con el empirismo, 
llevándolo a concebir el Derecho únicamente como Derecho positivo, el cual se 
describe como un sistema de normas jerarquizadas.

Paradójicamente, esta misma conexión con el Círculo de Viena y el clima intelec-
tual de la época, permeado por el empirismo lógico, puede ser considerada una de 
las mayores tensiones en su obra. De hecho, incluso en la traducción mexicana de 
la segunda edición alemana de la Teoría pura del Derecho, en la que se incluye el 
análisis sobre Derecho y ciencia, en Kelsen aun parece existir la tensión confusa 
entre filosofía y ciencia, un punto que ha sido objeto de considerable debate crítico.

Una influencia notable de esta escuela en Kelsen es su concepción de una ciencia 
del Derecho. Para él, el objeto de esta ciencia son las normas jurídicas y la conducta 
humana, pero solo en la medida en que dicha conducta esté determinada en una 
norma como su condición o efecto. En otras palabras, se trata de una ciencia que 
aborda la conducta humana únicamente como un elemento del contenido de la 
propia norma.

Desde tal perspectiva, para Kelsen la ciencia se articula en dos teorías complemen-
tarias que distingue como estática y dinámica. Según Kelsen (1979), la teoría está-
tica tiene por objeto el Derecho como un sistema de normas válidas, mientras que 



edición especial

59

la teoría dinámica se enfoca en el proceso jurídico mediante el cual el Derecho se 
produce y se aplica.

Kelsen denomina ciencia jurídica al análisis de la actividad política que produce y 
aplica el Derecho. Dentro de esta ciencia, las teorías estática y dinámica actúan 
como los pilares que sostienen el corpus científico. Este enfoque representa una 
forma ilustrada de comprender las relaciones jurídicas, en un intento por sintetizar 
postulados kantianos con los del Círculo de Viena (Wiener Kreis, o WK) sobre la 
ciencia.

Al distinguir entre ciencias causales (como las ciencias naturales) y ciencias nor-
mativas, Kelsen establece una diferencia fundamental basada en el objeto de 
estudio. Las ciencias naturales se ocupan de fenómenos regidos por el principio de 
causalidad (por ejemplo, si un metal se calienta, se dilata). En contraste, la ciencia 
normativa se ocupa de las relaciones de imputación que se generan a partir de la 
norma, analizadas a través de las teorías estática y dinámica. 

Luego, al negar la posibilidad de toda metafísica, el Derecho queda reducido a la 
suma de un conjunto de normas; es decir, se concibe, a lo sumo, como un sistema 
normativo y de ahí que la ciencia jurídica se ocupe de descifrar las relaciones de 
ese sistema. 

Esta postura buscaba una ruptura explícita con el iusnaturalismo europeo, el cual 
identificaba enunciados jurídicos en mandatos divinos o en posiciones de autori-
dad legitimadas por su relación con la divinidad. Kelsen contrasta su postura con 
aquélla, cuando señala

En el marco de una concepción científica del mundo, en cambio, dentro de la cual 
solo puede darse una doctrina positivista del Derecho, es necesario mantener con 
todo rigor la diferencia entre ley natural y enunciado jurídico (Kelsen, 1979).

Kelsen propone un modelo de Derecho fundamentado en el cientificismo, conci-
biéndolo como una ciencia bajo el presupuesto de pureza —de herencia kan-
tiana—, lo que excluye todo voluntarismo. En este esquema, el Derecho es un 
conocimiento derivado de la ciencia normativa, cuyo carácter es más instrumental 
que ontológico, pues las teorías legales se enfocan en la forma de las normas y no 
en su efectividad social. 

La biografía profesional de Kelsen permite contextualizar su búsqueda de la for-
malidad textual y su visión cientificista del mundo. A petición del socialdemócrata 
Karl Renner, Kelsen fue el artífice de la Constitución de Viena de 1920. Este trabajo 
se desarrolló en un momento de alta tensión política, en el que la asamblea cons-
tituyente, instalada tras la revolución, era vista como la vía para conciliar las distin-
tas visiones de la república. Un ejemplo de las dificultades que enfrentó la 
asamblea, relatado por Otto Bauer en The Austrian Revolution, fue la necesidad de 
promulgar un texto constitucional que fuera efectivo para regiones con diferentes 
idiomas (Bauer, n.d.). Buscar formalidad por encima de contenido no era una solu-
ción caprichosa sino más bien una solución práctica y sólida para la incipiente 
república. 



comisión nacional de los derechos humanos

60 

De ahí que el ambiente neorrenacentista, por así decirlo, fuera una influencia 
esencial en el pensamiento jurídico del ilustre filósofo. Más adelante, posterior al 
exilio estadounidense, así como los acontecimientos de la segunda gran guerra, 
Kelsen hará una profunda corrección a la teoría pura, variando la manera en la que 
percibía la finalidad del Derecho; no obstante, permanece su concepción cientifi-
cista. De cualquier manera, como se ha dicho hasta ahora, el pensamiento de 
Kelsen solo puede ser explicado por esa influencia, sin que pueda acusarse a la 
Escuela de Jurisprudencia de Viena kelseniana de ser una seguidora del círculo de 
Viena. 

Según el historiador Stadler (Stadler, 2013), el círculo de Viena era un espacio 
cerrado al que solo se podía acceder por invitación, tanto a sus reuniones de café 
como a sus seminarios. Karl Popper tuvo conocimiento de Kelsen únicamente por 
la influencia de uno de los asistentes de Kelsen, quien los presentó, más no porque 
hubiera una relación directa. En palabras del propio Kelsen, 

no pertenecí al grupo llamado “círculo de Viena”, en estricto sentido. Tengo contacto 
personal con este dada mi relación con el Profesor Schilick y el Dr. Otto Neurath. 

Lo que me conectó al círculo —sin que este me influenciara— fue su impulso antime-
tafísico. Desde el principio rechacé la filosofía moral de este círculo, tal como está 
formulada en los ensayos de ética de Schlick. Sin embargo, los escritos de Philipp 
Frank y Hans Reichenbach sobre la causalidad sí influyeron en mi punto de vista sobre 
este tema [traducción propia] (Jabloner, 1998).

En ese sentido, puede decirse que el trabajo de Kelsen, así como de los profesores 
del círculo de Viena, se conectaba por un halo de reformismo inspirado en los 
acontecimientos de la revolución previa, más que por una influencia directa en el 
empirismo de la WK. De hecho, como refiere el propio Jabloner (1998), el Dr. 
Neurath hace constantes reflexiones sobre la obra de Kelsen en relación con su 
idealismo neokantiano. 

Cuando determinados problemas de corte teórico-legal dejan de ser tratados como 
problemas de ‘Derecho divino’ o de ‘Derecho natural’ para serlo como problemas rela-
cionados con la consistencia de ciertos enunciados, estamos en camino hacia el 
empirismo lógico. Pero, ¿por qué deberíamos comenzar tal discusión con especula-
ciones sobre la categoría del ‘ser’ y el ‘deber ser’?» [traducción propia] (Jabloner, 1998).

Una conexión todavía más inesperada en el trabajo de Kelsen es la que mantuvo 
con Sigmund Freud y su círculo de estudio. De hecho, asistió a las reuniones sema-
nales del profesor, teniendo la posibilidad de incluso participar como ponente de 
su círculo de estudios exponiendo sobre el Estado y la psicología de masas de 
Freud (Jabloner, 1998). Quizá los intentos por crear un paralelismo entre los estu-
dios de psicoanálisis y la teoría del Estado sea uno de los aspectos menos conoci-
dos del autor praguense. De este cruce teórico se enfatiza la noción kelseniana 
sobre la ciencia como muestra objetiva de progreso en el conocimiento. En sus 
propias palabras,



edición especial

61

Desde el punto de vista de una crítica del conocimiento, es particularmente impor-
tante derrocar el método teológico en las ciencias mentales, y especialmente en las 
ciencias sociales —acabar con el sistema dualista. Y el análisis psicológico de Freud ha 
prestado un inestimable servicio preparatorio precisamente en esta dirección, al des-
componer con la mayor eficacia en sus elementos psicológicos individuales las hipos-
tatizaciones de Dios, la sociedad y el Estado, dotadas como están de toda la magia de 
su terminología secular [traducción propia] (Kelsen, 1924).

Independientemente de la crítica que Kelsen dirige al sociólogo Émile Durkheim 
—y, en general, a las ciencias causales, que ven los hechos como cosas—, en su 
obra subyace un espíritu reformista e ilustrado que a menudo es soslayado tanto 
por los críticos como por los defensores de su escuela jurídica. En este sentido, los 
preceptos de su teoría se aproximan a los principios del empirismo lógico más de 
lo que se suele admitir. Esto se evidencia en que el análisis de la conducta humana 
solo es pertinente para su reflexión en la medida en que esta figura como conte-
nido de la norma, ya sea como la condición que activa su supuesto o como el acto 
que propicia su aplicación. Asimismo, el Estado únicamente es pertinente, para 
Kelsen, en la medida en que es el presupuesto de posibilidad de la norma jurídica, 
que considera como superior a todo orden psicológico o moral (Kelsen, 1924). 

La influencia de este autor resulta de vital trascendencia para comprender el 
modelo iuspositivista, o bien, como dijimos antes, su concepción semántica. De su 
difusión se ha entendido al Derecho desde una construcción racionalista que trata 
de dibujarlo como una ciencia jurídica objetiva y libre de influencias extrajurídicas, 
basada en la noción positivista de ciencia; de ahí que trate de pensar al Derecho 
como teoría. 

El modelo iuspositivista hereda de Kelsen sus características más notables, las 
cuales funcionaron en su época como una herramienta indispensable para con-
cretar proyectos políticos específicos. Las ideas principales que se desprenden de 
su teoría comprenden tanto el fundamento epistemológico y metodológico como 
la concepción normativa científica del Derecho. 

El fundamento epistemológico del modelo kelseniano reside en un cientificismo 
basado en el presupuesto de pureza de herencia kantiana, cuyo fin es excluir toda 
voluntad externa al sistema jurídico. Esta premisa epistemológica se conecta direc-
tamente con su metodología: la (idea de) pureza exige que la ciencia jurídica se 
enfoque en erradicar el método teológico de las ciencias sociales y en disolver las 
hipóstasis conceptuales de Dios, sociedad y Estado.

Como vimos antes, el modelo que Kelsen imagina como una teoría pura tiene su 
influencia principal en los intelectuales del WK, de corte positivista lógico. De ahí 
que comparta con ese grupo el impulso antimetafísico y, por tanto, el postulado 
central de la negación de toda metafísica, propuesta inserta en un ambiente inte-
lectual que se definía “anticlerical” e “ilustrado”. Por ello llega a la conclusión de 
que el Derecho es puro si se le estudia desde el ser y no desde el deber ser, aunque 
su modelo se trate fundamentalmente sobre el deber ser de las normas como 
impulso y razón de ser de la conducta humana. Esta aproximación lo vincula con el 
empirismo.



comisión nacional de los derechos humanos

62 

El modelo de Kelsen busca romper de forma explícita con el iusnaturalismo 
europeo y descarta todas las doctrinas del Derecho natural señalando que es nece-
sario mantener con todo rigor la diferencia entre ley natural y lo que denomina 
enunciado jurídico dentro de una concepción científica del mundo. Ese corte de 
realidad, científica y antinatural, delinea al modelo de Derecho positivo como 
sistema del deber ser y, por tanto, se establece la propuesta del Derecho positivo 
únicamente como el sistema de normas realizadas en el espacio del Estado, donde 
ocurre una verificación de actuación de ese sistema. Se trata de un modelo que no 
piensa en sí mismo. Solo se aplica, instrumentalmente, a la conducta humana que 
le incide y que busca su efectividad por medio de sus efectos. 

Otro elemento central del modelo iuspositivista descrito es su concepción de la 
conducta humana. Esta teoría postula que la conducta se orienta principalmente 
por efecto de la coerción implícita en el propio Derecho. Así, el Derecho es coerci-
tivo no porque actúe sobre la psique del sujeto, sino porque impone consecuen-
cias externas y objetivas en un contexto social específico. En síntesis, este modelo 
concibe la norma y la conducta como elementos interrelacionados que se materia-
lizan en el sujeto a través de la coerción. El sujeto es entendido como el centro de 
imputación de la norma, y la coerción funciona como el nexo que vincula el 
mandato jurídico con la persona.

El objeto central del modelo es la norma jurídica. La relación con la conducta 
humana es secundaria y se circunscribe al ámbito de la aplicación de dicha norma. 
Si una conducta no está determinada o contemplada en el supuesto normativo, 
carece de relevancia para el modelo; es decir, solo adquiere importancia si figura 
como condición o efecto de una norma. Al ser un modelo que concibe el Derecho 
como una ciencia cuyo objeto es la norma en relación con la conducta, utiliza esta 
premisa para distinguirse de las “ciencias causales”. La diferencia radica en que, a 
menudo, otras disciplinas tratan los hechos jurídicos como “cosas” (esto es la reifi-
cación), mientras que la ciencia normativa kelseniana los analiza en las relaciones 
de imputación que se generan a partir de la propia norma.

En cuanto a la relación entre Estado y Derecho, el modelo kelseniano tiene cierta 
influencia freudiana. Para Kelsen, el Estado es la condición de posibilidad de la 
norma jurídica, ya que fuera de su marco la coerción no puede ser ni jurídica ni 
legítima. En este sentido, el Estado se convierte en una entidad hipostasiada que, 
en términos freudianos, opera de manera análoga a una deidad que centraliza y 
monopoliza la fuerza (Kelsen, 1924). De esta concepción se deriva la creencia kelse-
niana en la potencia del Estado como una entidad autónoma y como el único fun-
damento de validez de la norma jurídica. Esta idea constituye, en esencia, una 
contracción del principio de pureza para explicar al Estado como el origen último 
del Derecho.

Por otro lado, es preciso reconocer la existencia de otras escuelas de corte positi-
vista que impactaron en el desarrollo de este modelo. De la Torre (2006) identifica, 
por ejemplo, corrientes voluntaristas —como la escuela francesa de la exégesis y la 
jurisprudencia analítica inglesa— y el sociologismo jurídico —que abarca desde la 
escuela histórica del Derecho hasta ciertas vertientes del marxismo—. Sin embargo, 



edición especial

63

aunque se reconoce esta diversidad, el presente análisis se centra deliberada-
mente en la escuela kelseniana, dada su importancia capital para el argumento 
que aquí se desarrolla.

Ahora bien, es crucial analizar la dimensión política del iuspositivismo. A pesar de 
ser concebido como una herramienta neutral, su aplicación revela una función 
política ineludible. Quizá el aspecto menos explorado de este modelo es su intrín-
seca relación con el poder, un vínculo que remite a sus propios orígenes. Como 
explica De la Torre Rangel (2006), el iuspositivismo nació como una corriente de 
pensamiento en directa oposición al iusnaturalismo, marcando desde su inicio una 
postura política fundamental.

El positivismo se planteó como una solución a la subjetividad en la aplicación del 
Derecho, privilegiando para ello un razonamiento de carácter lógico-formal por 
encima del axiológico. Sin embargo, esta lógica formalista presenta una tensión 
fundamental, pues su rigor puede entrar en conflicto con la finalidad última del 
Derecho: la oportunidad de encontrar justicia en una controversia concreta.

Desde la perspectiva de este trabajo, el modelo iuspositivista, más que ser cientí-
fico, es epistemológicamente ingenuo. Su ingenuidad reside en la premisa de un 
legislador que actúa como un científico social, con una mirada objetiva sobre la 
sociedad que representa y con la capacidad de legislar mediante un método pre-
tendidamente racional y neutral.

Esta concepción, sin embargo, contrasta con la realidad empírica, donde el legisla-
dor representa, en mayor medida, intereses de poder. Su actuación, lejos de 
atender a necesidades de justicia, responde a las dinámicas de la burguesía local y 
transnacional. Esta crítica se formula desde el contexto concreto de México25, pero 
es extensible a la historia política de los pueblos de América Latina durante el 
último siglo.

La crítica, por tanto, se dirige al positivismo jurídico como un hecho fundamental, 
pues la propia formulación de la norma postula una neutralidad epistémica que 
resulta inexistente e imposible en la práctica. 

Este trabajo se pregunta por la influencia que el iuspositivismo europeo ha tenido 
en México, así como por su recepción y difusión desde espacios de pensamiento 
influyentes como la universidad pública. La pertinencia de esta indagación surge 
de la constatación de que, en la coyuntura histórica y política actual, las fórmulas 
heredadas de esa tradición ya no responden a las utopías y esperanzas del 

25	Esta precisión es necesaria dado el contexto de este artículo, cuyo objetivo es articular una visión 
que eluda el uso ideológico del Derecho y sus teorías como herramientas de dominación. 

	 Se sostiene que el Derecho, independientemente de su filiación —sea iuspositivista o iusnatura-
lista—, no escapa a esta instrumentalización, la cual se manifiesta como una constante en con-
textos de desigualdad. Un ejemplo ilustrativo se encuentra en el testimonio del profesor José 
Delgado Pinto, quien narra cómo, durante el régimen franquista, la adhesión al iusnaturalismo 
se convirtió prácticamente en un requisito para el acceso a las cátedras universitarias en la 
Universidad de Salamanca (Rodilla, 2002). Lo describe, incluso, como una hegemonía ideológica, 
impuesta por el bando vencedor de la posguerra.



comisión nacional de los derechos humanos

64 

presente. Esto exige, por tanto, indagar en la historia reciente para encontrar las 
causas de este fracaso.

En cuanto a la dimensión política en que se usa el iuspositivismo, una de las deudas 
pendientes en el análisis es la necesidad de examinar su utilización como parte del 
proyecto de Estado-nación a lo largo del Siglo XX. Su participación es relevante 
puesto que el proyecto de Estado creció homologado con un proyecto de Derecho, 
el cual funciona como posibilidad de realización de la política en un plano de legi-
timidad. Esta instrumentalización del Derecho nos obliga a indagar sobre qué pro-
cesos de acumulación facilitó el pensamiento jurídico positivista y en qué medida 
fue utilizado como un pretexto para frenar procesos de redistribución del exce-
dente. Es imperativo cuestionar, además, qué tipo de políticas fueron creadas bajo 
el amparo de un positivismo ciego a las realidades subalternas.

El iuspositivismo en México
El análisis del auge del positivismo jurídico en México puede emprenderse desde 
diversos enfoques. Una perspectiva relevante es la formación jurídica —entendida 
como la educación universitaria en las facultades de Derecho—. Este enfoque 
permite trazar una línea de análisis desde los planes de estudio y las cátedras que, 
a comienzos del Siglo XX, buscaban preservar el ímpetu “modernista” impulsado 
—por ejemplo, desde la Escuela Nacional Preparatoria—. Este abordaje implica 
incursionar en aspectos poco estudiados actualmente, como la historia de las uni-
versidades autónomas en su rol de forjadoras de los profesionistas del Siglo XX y la 
evolución curricular de la disciplina jurídica.

Un antecedente fundamental, como recuerda Leopoldo Zea (1968), fue la educa-
ción positivista impulsada por Gabino Barreda en el Siglo XIX. Barreda introdujo el 
positivismo como el fundamento intelectual de la reforma liberal del presidente 
Juárez, con cierta particularidad en su vehículo principal: la Escuela Nacional 
Preparatoria (ENP). Así por ejemplo, en la Ley Orgánica de la Instrucción Pública en 
el Distrito Federal de 1867, que crea a la ENP, se menciona como uno de los ramos 
a cursar el de ‘Ideología’ que básicamente trataba de enseñar el positivismo cien-
tífico comtiano como filosofía (Ministerio de Justicia e Instrucción Pública, 1867).

Esta línea fue continuada tiempo después por su hijo, Horacio Barreda, quien, sig-
nificativamente, fue un opositor de la (re)fundación de la UNAM y del proyecto de 
Justo Sierra hacia 1910. 

Paralelamente, ya entrado el Siglo XX, surgieron importantes núcleos de resisten-
cia intelectual, como el Ateneo de la Juventud, que contaba entre sus fundadores 
a figuras como Alfonso Reyes (entonces estudiante de Jurisprudencia) y Antonio 
Caso. Este grupo se oponía al impulso de círculos “pretendidamente científicos”, 
como la propia Escuela Nacional Preparatoria o la Escuela de Altos Estudios del 
grupo de Sierra, a los que consideraban cooptados por intereses político-partidis-
tas (Pérez Tamayo, 2005). Esta tensión tuvo un desenlace claro: tras la Decena 
Trágica, la Escuela de Altos Estudios fue transformada en la Escuela de Humanidades 



edición especial

65

(de carácter gratuito y popular). Este cambio no fue meramente administrativo: 
representó una victoria de la resistencia al positivismo filosófico, dando paso a una 
institución dedicada al rescate de las humanidades y la cultura nacional. 

El ambiente intelectual del momento estaba imbuido de una atmósfera que puede 
calificarse de cientificista, en la que figuras influyentes, como el grupo de José Yves 
Limantour, adoptaban una postura de superioridad basada en el positivismo com-
tiano como mecanismo de subordinación social.

Paralelamente, los abogados identificados como liberales mantenían una fuerte 
conexión con las teorías positivistas decimonónicas, afinidad que fue instrumenta-
lizada para articular la justificación jurídica de la dictadura porfiriana. Un ejemplo 
paradigmático es Emilio Rabasa, abogado y político cercano al régimen, conside-
rado un prominente constitucionalista mexicano. En su obra La constitución y la 
dictadura (Rabasa, 1912), argumenta que la Constitución debía ser un instrumento 
de gobierno eficaz y no un mero texto moral o revolucionario. En dicho ensayo, 
critica la Constitución de 1857 y sostiene que la realidad mexicana exigía una auto-
ridad fuerte y centralizada, capaz de asegurar el orden por encima de la libertad 
formal.

La Constitución, en lo que tiene de mala y de impracticable, obedeció a errores del 
pasado que ya estaban demostrados y desechados en 1857; porque se fundó en teorías 
del Siglo XVIII, cuando ya la ciencia en general seguía las concepciones positivas, y 
cuando la del gobierno buscaba sus fundamentos en la observación y la experiencia. 
Los principios fundamentales de que nuestra organización constitucional emana, son 
dos: la infalibilidad incorruptible de la voluntad del pueblo, siempre recta y dirigida al 
bien público; la representación única, igualmente incorruptible e inmaculada de 
aquella voluntad, en la asamblea legislativa. Estos dos principios tienen siglo y medio 
de haber estado en boga, y más de media centuria de desprestigio absoluto. Una 
Constitución que se funda en ellos, es una ley lastimosamente atrasada (Rabasa, 1912).

En este punto, es pertinente aclarar las diferencias entre positivistas y liberales, 
posturas que en el ámbito jurídico terminarían convergiendo años después.

Como sostiene Zea, ambos proyectos defienden los intereses de la clase burguesa 
propietaria y ambos sostienen la limitación del Estado frente a la propiedad privada 
—tomando a Barreda y Rabasa como ejemplos respectivos de cada corriente—. No 
obstante, la diferencia esencial reside en el concepto de libertad individual frente 
al Estado; esto es, en la concepción de los derechos oponibles al cuerpo colectivo.

Si tomamos a Barreda como ejemplo de positivismo de esa época, los derechos

del hombre pueden reducirse al que todo hombre tiene de “vivir y procurarse su desa-
rrollo y bienestar”. Frente a la tesis de los liberales, que, por ejemplo, consideran al 
hombre como un individuo con derecho a hacer lo que quiera, Barreda opone la tesis 
de que “los derechos de la sociedad están por encima de los derechos del hombre”. 
Los derechos de esta sociedad se reducen al bienestar de todos sus miembros (Zea, 
1968).



comisión nacional de los derechos humanos

66 

A pesar de estas profundas diferencias, y siguiendo a Zea, el positivismo estaba 
destinado a servir a la clase política en el poder. La filosofía positivista debía, por 
tanto, instrumentalizarse como un arma política. Este fue el caso de las disputas de 
la época, en las cuales participaron juristas como el ya mencionado Rabasa.

Un evento de gran relevancia que contribuyó al ambiente científico del momento 
fue la celebración del Primer congreso científico mexicano en 1912, organizado por 
la Sociedad Científica “Antonio Alzate”. Dicho congreso incluyó un espacio de sobre 
Derecho y administración dentro de la sección de Sociología. La conferencia inau-
gural contó con la asistencia del recién electo presidente Francisco I. Madero, como 
muestra de su compromiso con la transformación del país. El evento reunió a 229 
participantes, de los cuales 19 eran abogados (Serrano Juárez, 2024).

Este evento evidencia una transformación cultural e intelectual en la vida pública, 
en parte impulsada por el gobierno recién electo. Dicho impulso se materializó 
mediante una subvención de la Secretaría de Instrucción Pública y Bellas Artes 
para costear el congreso y la impresión de sus memorias (Serrano Juárez, 2024).

Aunque la duración de este nuevo gobierno fue breve debido al golpe de Estado, el 
ambiente revolucionario gestaba simultáneamente un profundo cambio en la 
concepción del desarrollo científico, pese a los embates de las rencillas políticas. 
Un ejemplo de estas tensiones ocurrió en 1913: Nemesio García, miembro del 
Ateneo de la Juventud y entonces Secretario de Instrucción Pública, eliminó los 
rastros de positivismo de los planes de estudio. Como reacción, Agustín Aragón y el 
filósofo Horacio Barreda (quienes previamente se habían opuesto a la refundación 
de la Universidad impulsada por Sierra) presentaron una iniciativa para suprimir la 
Universidad y la Escuela de Altos Estudios, argumentando que dichos recursos 
debían destinarse a otros fines (Pérez Tamayo, 2005).

En la enseñanza del Derecho, los dilemas curriculares no fueron menores. Existía 
ya una tradición de enseñanza jurídica, si bien esta se encontraba imbricada con el 
quehacer de otras disciplinas. El antecedente más inmediato es la Escuela Nacional 
de Jurisprudencia (ENJ), creada por la Ley Orgánica de la Instrucción Pública en el 
Distrito Federal de 1867. Dicho decreto contemplaba los siguientes ramos como 
parte del plan de estudios:

En esta escuela se enseñarán los ramos siguientes: Derecho natural, idem romano, 
idem patrio, civil y penal, idem eclesiástico, idem constitucional y administrativo, id. de 
gente e internacional y marítimo, principios de legislación civil, penal y económi-
co-política, procedimientos civiles y criminales, legislación comparada, sobre todo en 
el derecho mercantil, en el penal y en régimen hipotecario. (Ministerio de Justicia e 
Instrucción Pública, 1867, artículo 9).

Inicialmente, la organización de la ENJ replicó las cátedras existentes en el Colegio 
de San Ildefonso y tuvo como misión principal erradicar de los estudios jurídicos los 
resabios del Derecho español, así como impulsar la creación de nuevos ordena-
mientos (Guerrero, 2015).



edición especial

67

Para 1907, derivado del Laudo de Porfirio Díaz, diversos positivistas con experiencia 
en el diseño curricular —como Justo Sierra, Miguel Macedo y Jacinto Pallares— 
asumieron la dirección de la educación jurídica con el fin de transformarla en un 
campo de alta especialización. Se incorporaron entonces materias como sociolo-
gía, criminología, historia y economía política, además de la novedosa distinción 
entre Derecho constitucional y Derecho administrativo; estas asignaturas se 
sumaron a los cursos clásicos de las ramas civil, penal, mercantil y procesal.

La visión de Sierra era transformar la enseñanza del Derecho: pasar de la formación 
de litigantes a la de científicos que desarrollaran las ciencias jurídicas (Guerrero, 
2015). De esta concepción se desprende el impulso positivista promovido por 
Macedo y Pallares.

Siguiendo esta línea de investigación, el papel de la Universidad Nacional Autónoma 
de México (UNAM) en dicho periodo es central. La hegemonía de las ideas, sin 
embargo, no emanaba exclusivamente de la institución refundada por Justo Sierra 
en 1910; las tendencias intelectuales dominantes estaban condicionadas tanto por 
antecedentes clave como por los acontecimientos sociales y políticos que iban 
sucediendo. En consecuencia, el plan de estudios evolucionó en sintonía con dicho 
contexto para incorporar materias afines al proyecto nacional revolucionario.

En 1925, la ENJ se transformó en la Facultad de Derecho y Ciencias Sociales de la 
UNAM. Entonces el diseño curricular se estructuró en cuatro enfoques: juez y 
actuario, secretario de sociedades, trabajador social, y organizador y funcionario de 
cooperativas. Esta configuración representaba una hibridación entre la dogmática 
jurídica y los objetivos concretos de las ciencias sociales (Guerrero, 2015). 

No solo la UNAM destacó en aquel momento como una de las instituciones pione-
ras en la consagración del Derecho como disciplina universitaria. Para inicios del 
Siglo XX, y derivado de los hechos convulsos suscitados en la propia ENJ por la 
designación de Luis Cabrera como director, aparece la Escuela Libre de Derecho 
(ELD) en 1912 con la finalidad de enseñar “ciencias jurídicas” de forma libre, es decir, 
fuera del Estado (Garciadiego, 2016). 

Como se ha expuesto, el iuspositivismo impartido en las escuelas de Derecho no 
parece ser una tendencia desarrollada autónomamente desde la disciplina jurí-
dica. Se trata, en gran medida, de una ideología influenciada por las ciencias socia-
les de corte comtiano. Es posible afirmar que el legado más significativo de esta 
corriente es el positivismo de la Escuela Nacional de Jurisprudencia del Siglo XX, 
cuya influencia perdura hasta nuestros días.

Los planes de estudio en esta fase tenían al menos un propósito identificable que 
servía a los fines del positivismo: concebir al abogado como un instrumento técnico 
para la solución de conflictos, reduciendo así su utilidad primordial al ámbito del 
litigio y el juzgado. El toque cientificista aparece cuando se propone enseñar prin-
cipios de sociología, economía e historia como parte de la currícula, lo que acercó 
al Derecho a la sociología comtiana. En este momento histórico, la dogmática jurí-
dica no constituía el foco central de la educación en Derecho; se trataba, en cambio, 
de una época con escasa especialización entre las diferentes ramas. Conforme 



comisión nacional de los derechos humanos

68 

avanzó la institucionalidad en el país, progresaron también la legislación y las espe-
cializaciones por áreas, las cuales comenzaron a segmentarse en cursos seriados.

La asignatura de Filosofía del Derecho se incorporó a los planes de estudio de 
manera tardía. Un antecedente relevante data de 1916, cuando apareció en el plan 
de estudios de la Universidad Nacional de México la cátedra de Introducción a la 
ciencia del derecho, que posteriormente se renombró como Introducción al 
estudio del derecho (Santiago Campos, 2007).

El título original es sintomático de la fuerte influencia del positivismo científico en 
la educación jurídica, al postular explícitamente al Derecho como una ciencia. Esta 
concepción sería consolidada por una segunda generación de juristas, entre 
quienes destaca Eduardo García Máynez.

Es necesario mencionar otra adaptación curricular relevante de 1919: la creación de 
la cátedra de Teoría general del Estado. La concepción de esta materia respondía a 
la teoría del Estado de corte liberal decimonónico. Dada la ausencia absoluta de 
una perspectiva crítica en ese momento, la visión liberal era la única que se 
impartía.

Es probable que sean estas dos asignaturas —junto con Introducción a la ciencia 
del derecho— las más relevantes para analizar la influencia del positivismo cientí-
fico en la enseñanza jurídica. 

La influencia de Eduardo García Máynez en la literatura jurídica contemporánea es 
aún considerable. Su célebre manual sobre la materia, Introducción al estudio del 
Derecho, se mantiene entre las obras de mayor circulación de la casa editorial que 
la publica. García Máynez asumió la dirección de la Facultad de Filosofía y Letras en 
1940, año en que también fundó el Centro de Estudios Filosóficos y publicó la 
primera edición de dicha obra. El pensamiento de García Máynez puede caracteri-
zarse como un positivismo de corte decimonónico, en tanto que, para él, la labor 
de la filosofía consistía en descubrir verdades metafísicas y axiológicas anteriores 
al conocimiento, sobre las cuales, sostenía, se funda el Derecho (Hurtado, 2001). 

García Máynez fue un filósofo prolífico, cuya obra se desarrolló con notable inde-
pendencia de la Facultad de Derecho de la Universidad Nacional Autónoma de 
México. Su legado no se reduce al manual de Introducción al estudio del Derecho, 
del cual se estiman más de 60 ediciones, sino que es autor de una vasta obra de 
carácter filosófico-jurídico. A él se debe, además, la introducción en México de la 
primera versión de la Teoría pura del Derecho de Kelsen, que realizó de la edición 
inglesa General Theory of Law and State, y fue publicada por la Universidad 
Nacional Autónoma de México en 1949.

A primera vista, podría pensarse que la obra de Máynez está influida por el iusposi-
tivismo kelseniano del Círculo de Viena; sin embargo, existen diferenciaciones 
notables. Para Máynez, la validez filosófica del Derecho depende de una axiología 
objetiva: la justicia. De hecho, para este autor, el Derecho solo podía ser la síntesis 
de tres componentes esenciales: el campo axiológico, el campo de la eficacia (obli-
gatoriedad) y el campo de la validez.



edición especial

69

En ese sentido, la obra de Kelsen entraba en diálogo con la del jurista mexicano, 
quien, si bien profesaba una filosofía positivista, en su teoría del Derecho denota 
determinadas influencias iusnaturalistas.

En cambio, la comunicación directa con Kelsen sí ocurrió con otros juristas de la 
talla de García Máynez, como fue el caso del español Luis Recaséns Siches. Este 
último, de hecho, asistió a los seminarios de Kelsen en Viena, aunque posterior-
mente criticaría su formalismo. En el texto Balance de la teoría pura del Derecho 
de Kelsen (Recaséns Siches, 1974), Recaséns objetó que el estudio del Derecho rea-
lizado por Kelsen no ilumina las funciones positivas que este cumple en la 
sociedad:

El concepto formal o universal del Derecho proporcionado por Kelsen nos permite 
ciertamente diferenciar la regulación jurídica de otras normaciones, tales como la reli-
giosa, la moral, la de las reglas del trato social, la de los mandatos arbitrarios. Ese con-
cepto formal del Derecho suministrado por Kelsen nos ofrece una serie de 
características esenciales de lo jurídico que nos permiten distinguir el Derecho de 
todos los otros productos de la vida humana. Pero, en cambio, no nos ilumina sobre 
cuáles sean las funciones positivas que esencialmente trata de desempeñar el 
Derecho en la existencia colectiva de los hombres. Precisamente el sentido esencial 
de la coercitividad o impositividad inexorable del Derecho, se aclara a la luz de las fun-
ciones positivas esenciales a lo jurídico (Recaséns, 1974).

Estos ejemplos sugieren que la notable influencia del positivismo en México y el 
carácter eminentemente positivista de la educación jurídica se deben, fundamen-
talmente, a dos ausencias significativas.

En primer lugar, una ausencia curricular: la exclusión prolongada de la Filosofía del 
Derecho de los planes de estudio universitarios. Esta omisión originó una reduc-
ción del Derecho a la ley y la norma; en consecuencia, su estudio disciplinar se 
limitó a la aplicación técnica de estas a casos concretos. Dicha ausencia contribuyó, 
a su vez, a invisibilizar otras tradiciones, como la profunda corriente filosófica en 
defensa de los derechos humanos que autores como Jesús Antonio de la Torre, 
Alejandro Rosillo y Enrique Dussel han rastreado hasta sus raíces novohispanas y 
latinoamericanas.

En segundo lugar, un aspecto menos disciplinar pero más ideológico: la educación 
jurídica ha permanecido positivista debido a los resabios del liberalismo decimo-
nónico. Esta ideología subyace en cursos como Teoría del Estado, que frecuente-
mente se limita a teorizar el modelo de Estado liberal sin cuestionarlo. Al mismo 
tiempo, materias como Sociología Jurídica e Historia del Derecho, que serían fun-
damentales para desarrollar contenidos de crítica jurídica en sus dimensiones 
ontológica y epistemológica, a menudo siguen un patrón de enseñanza igual-
mente positivista.



comisión nacional de los derechos humanos

70 

Iuspositivismo y neoliberalismo: decadencia. 
Es posible que el impacto más problemático de la educación positivista se haya 
alcanzado con el impulso del neoliberalismo económico y social, el cual utilizó 
como terreno fértil las ideas del progresismo científico y el propio positivismo. El 
neoliberalismo se postula a sí mismo como una cúspide del desarrollo económico 
y social, pretendidamente superior. Esta noción se amalgama con el positivismo 
jurídico, que al proclamarse científico, resulta funcional y atractivo para dicho 
discurso.

Adolfo Gilly, en su ensayo Planeta sin ley (2019), sostiene que el proyecto nacio-
nal-popular de la posguerra se sostuvo gracias a diversos pactos y procesos que 
resultaron funcionales en épocas de convulsión. El autor describe un período 
populista en el cual el Estado, el Derecho y los movimientos sociales y sindicales 
alinearon sus intereses, permitiéndoles converger en direcciones y objetivos arti-
culados en torno a un proyecto de desarrollo social. 

En el ámbito jurídico, esto generó una nueva regulación laboral que protegía a los 
trabajadores frente a los patrones, así como la ampliación de la categoría de ciuda-
danía para abarcar a las clases subalternas.

Estos pactos, sin embargo, fueron desmantelados por el proceso reaccionario ini-
ciado en América Latina a partir del golpe de Estado contra la Unidad Popular en 
Chile, en 1973. A partir de ese evento, se estableció por la fuerza de las armas un 
régimen burgués-militar-imperial que Gilly califica como una “época de violencia y 
despojo” (2019), la cual desarticuló los pactos sociales existentes.

El Derecho durante el período neoliberal adquiere una característica particular: la 
anulación de toda forma de pacto social previo, especialmente los establecidos en 
la segunda posguerra. Su instalación se produce mediante el adelgazamiento del 
Estado, la precarización de la vida social y laboral, y la sustitución de los derechos 
laborales por el crédito bancario, todo ello acompañado de una vasta labor propa-
gandística por parte de los promotores del modelo.

En la esfera jurídica, el neoliberalismo encontró un poderoso aliado del cual se 
sirvió para encauzar la dominación. Según Pierre Bourdieu (1997) en el neolibera-
lismo, al igual que en otros periodos económicos, la ideología de las clases domi-
nantes permea al resto de las clases sociales, formándolas y despojándolas de 
pensamiento propio al trasponer ideas de un contexto a otro. Este proceso se apoya 
en las instituciones del Estado, es decir, en las relaciones institucionales de fuerza. 
De esta manera, la relación entre las clases dominantes y las estructuras cotidianas 
cumple una función formativa y transmisora de determinados capitales, que son 
incorporados a la forma constitutiva de las clases.

El neoliberalismo utilizó estos mecanismos institucionales para imponer su hege-
monía ideológica. Dicha hegemonía no reside en la validez intrínseca de sus pos-
tulaciones, ni en el convencimiento genuino de las masas, sino en su capacidad 
para operar en el plano discursivo, presentándose como la única alternativa posible 
para la organización social.



edición especial

71

No obstante, en el ámbito de la educación jurídica, el neoliberalismo no requirió 
crear un modelo educativo ex novo orientado al mercado. Encontró un terreno 
fértil: la enseñanza del Derecho ya estaba reducida a un formalismo legalista. Dado 
que el neoliberalismo opera mediante la creación de nuevos marcos normativos 
que bajo el pretexto del progreso benefician al mercado, el modelo educativo exis-
tente, al estar centrado en la ley, comenzó a formar mecánicamente abogados 
funcionales a esa nueva legalidad —es decir, defensores de los intereses del 
mercado—. 

Aun así, en tiempos más recientes, la educación jurídica ha experimentado un 
cambio significativo. La ideología cientificista ha perdido su atractivo en el mercado 
educativo, siendo desplazada por programas enfocados en el desarrollo de compe-
tencias y en la tecnificación de la profesión. Este giro ha coincidido con una prolife-
ración excesiva de escuelas privadas de Derecho, las cuales ofrecen un producto 
estandarizado a una clientela interesada principalmente en la obtención de títulos 
universitarios. Simultáneamente, en muchas facultades de Derecho se han reti-
rado de los planes de estudio las materias que posibilitaban una formación crítica, 
tales como sociología, filosofía e historia. 

El tipo de Derecho que se enseña en esas facultades y escuelas —un modelo que, 
lamentablemente, permea también a las universidades públicas— corresponde a 
un Derecho neoliberal de carácter globalizador. Este enfoque articula las caracte-
rísticas liberales de la teoría jurídica tradicional con los nuevos objetivos del 
mercado, en un proceso que traslada las facultades soberanas del Estado a los 
agentes privados. 

Incluso la enseñanza de los derechos humanos adopta este marcado corte indivi-
dualista, observando las relaciones de mercado como una fuente de soberanía y 
de derechos.

Conclusiones
El iuspositivismo debe comprenderse como un modelo técnico antes que como 
una teoría científica. Su función es organizar lenguajes, procedimientos y jerar-
quías normativas para hacer funcionar el Derecho, pero no produce conocimiento 
explicativo ni crítico sobre sus condiciones materiales de posibilidad. Su adscrip-
ción a la concepción heredada y al empirismo lógico sedimenta una ideología de 
la pureza que confunde la formalización con la cientificidad. Tal ideología sirve 
como una gramática de neutralidad que legitima decisiones estatales y bloquea la 
interrogación sobre los fines, el poder y las clases.

Al reducir el Derecho a norma y coerción, el modelo invisibiliza sujetos, relaciones 
sociales y efectos distributivos; su objeto no es la práctica social sino la consistencia 
sistémica. De allí su insuficiencia científica frente a los criterios de verificabilidad y 
sistematicidad cuando se cruzan con la complejidad social. Históricamente, el ius-
positivismo operó como instrumento de construcción del Estado y, en clave lati-
noamericana, como dispositivo útil para contener demandas populares y disciplinar 



comisión nacional de los derechos humanos

72 

conflictos, especialmente en los giros modernizador y neoliberal. Su hegemonía en 
planes y cátedras consolidó una formación profesional tecnificada, desplazando la 
filosofía del Derecho, la sociología crítica y la historia social, reforzando la figura del 
abogado como operador técnico del litigio.

Siguiendo la tradición que denuncia la autonomización de la técnica, mostrar que 
el Derecho fue reducido a procedimientos implica reconocer el déficit humanista 
de la enseñanza jurídica y su porosidad a agendas de acumulación por despojo. 
Negar el carácter científico del iuspositivismo no invalida la necesidad de técnicas; 
exige subordinarlas a una racionalidad práctica orientada por la justicia material y 
la democratización de las formas de vida dentro del Estado.

Si bien este análisis se ha centrado en la tradición kelseniana, dejando en segundo 
plano otras variantes del positivismo cuya comparación sistemática refinarían el 
diagnóstico, y reconociendo que urge ampliar la evidencia documental sobre su 
recepción curricular en México, la agenda de investigación futura es clara. Es nece-
sario reintroducir en la enseñanza la filosofía del Derecho crítica, la sociología, la 
historia social y la economía política del Derecho para revertir la tecnificación acrí-
tica. Asimismo, se debe evaluar empíricamente cómo la gramática iuspositivista 
media las políticas neoliberales y sus efectos en las clases subalternas, al combinar 
el análisis dogmático con cartografías sociojurídicas. Esto implica diseñar contra-
pesos hermenéuticos, como los bloques de convencionalidad y constitucionalidad 
con enfoque de igualdad material, que desactiven los automatismos técnicos con-
trarios a la justicia.

En síntesis, las técnicas jurídicas son indispensables, pero solo adquieren legitimi-
dad cuando se abren a la crítica de sus presupuestos y a la materialidad de la vida 
social que pretenden ordenar. Llamar ciencia al iuspositivismo encubre su rol de 
dispositivo de poder; reconocerlo como modelo técnico ideológicamente cargado 
es el primer paso para reorientar el Derecho hacia una racionalidad emancipadora: 
menos obediencia al procedimiento y más compromiso con la justicia social, los 
derechos como necesidades históricas y la democratización de la producción 
normativa.

Otro punto necesario por plantearse y que surge con el objetivo de esta investiga-
ción es también el de replantear la manera en que las universidades privadas han 
tomado el curso de la educación jurídica en México. Si tenemos una educación 
jurídica originada en el mercado y orientado hacia este, la emancipación y libera-
ción social quedarán constantemente en segundo plano. Esto no significa que se 
sacrifique la técnica del Derecho para enseñar ciencias sociales críticas en el 
ámbito universitario. De lo que se trata es de formar profesionistas capaces de 
reconocer en el entorno las desigualdades ocultas y las ideologías presentes en el 
Derecho para poder usar la técnica y la dogmática jurídicas para revertirlas. Como 
Jesús Antonio de la Torre ha planteado en sus deferentes trabajos, se trata de usar 
el Derecho existente, el positivo, el inamovible, en favor de los empobrecidos y las 
víctimas del sistema. 



edición especial

73

Bibliografía
Bauer, O. (s.f.). The Austrian Revolution (H. J. Stenning, Ed.). Leonard Parsons. 
Bourdieu, P. (1997). La esencia del neoliberalismo. Revista Colombiana de 

Educación, 35(2).
Bunge, M. (1959). La ciencia, su método y su filosofía. Siglo veinte.
De la Torre Rangel, J. A. (1988). Desde otra perspectiva jusnaturalista: filosofía del 

derecho y ciencia jurídica. Crítica Jurídica, 9, 59–81.
De la Torre Rangel, J. A. (2006). Del pensamiento jurídico contemporáneo (1.a  ed.). 

UASLP.
De la Torre Rangel, J. A., & De la Torre de Lara, O. A. (2016). La dicta-dura de los instru-

mentos: ciencia y derecho deshumanizados / The “dicta-dura” of the instru-
ments: science and law dehumanized. Revista Direito e Práxis, 7(13). https://
doi.org/10.12957/dep.2016.21823

Diez C., J. A. ., & Moulines, U. (1999). Fundamentos de filosofía de la ciencia (2ª ed.). 
Editorial Ariel, S.A.

Díez Calzada, J. A. (1997). La concepción semántica de las teorías científicas. Éndoxa: 
Series Filosóficas, 8, 41–91.

Gaos, J. (2022). Sobre la técnica. En M. A. González Valerio & N. C. Karafyllis (Eds.), 
Filosofía de la técnica (pp. 101–128). Herder.

Garciadiego, J. (2016). Los orígenes de la Escuela Libre de Derecho. Colección 
Facultad de Derecho. Universidad Nacional Autónoma de México.

Gilly, A. (2019). Planeta sin Ley. En Historias Clandestinas (pp. 1–7). Itaca / Ediciones 
La Jornada.

Guerrero, O. (2015). El abogado en el bufete, el foro y la administración pública. 
Instituto de Investigaciones Jurídicas de la Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Hurtado, G. (2001). Eduardo García Maynez y la filosofía científica en México. 
ISONOMÍA, 15, 133–164.

Jabloner, C. (1998). Kelsen and his Circle: The Viennese Years. European Journal of 
International Law, 9, 368–385.

Kelsen, H. (1924). The conception of state and social psichology. The International 
Journal of Psycho-Analysis, v(1) , 1–39.

Kelsen, H. (1979). Teoría pura del derecho (2a. ed.) (R. J. Vernengo, Ed.). Instituto de 
Investigaciones Jurídicas de la Universidad Nacional Autónoma de México.

Ministerio de Justicia e Instrucción Pública. (1867). Ley Orgánica de la Instrucción 
Pública en el Distrito Federal. Diario Oficial de la Federación. http://sep.gob.
mx/work/models/sep1/Resource/3f9a47cc-efd9-4724-83e4-0bb4884af388/
ley_02121867.pdf

Pérez Tamayo, R. (2005). Historia general de la ciencia en México en el Siglo XX (1ª  
ed.). Fondo de Cultura Económica.

Rabasa, E. (1912). La constitución y la dictadura. Estudio sobre la organización polí-
tica de México. Revista de Revistas. https://www.memoriapoliticademexico.
org/Textos/6Revolucion/IM/1912-Rabasa-LaConstylaDIC.pdf#page=51.04



comisión nacional de los derechos humanos

74 

Recaséns Siches, L. (1974). Balance de la teoría pura del derecho de Kelsen. 
Boletín Mexicano de Derecho Comparado, 1(19). https://doi.org/10.22201/
iij.24484873e.1974.19.1046

Rodilla, M. A. (2002). Entrevista a José Delgado Pinto. Doxa: Cuadernos de Filosofía 
Del Derecho, 25, 737–762.

Santiago Campos, G. (2007). Los planes de estudio de derecho en la UNAM. Una 
aproximación a su evolución. En D. Cienfuegos Salgado, M. C. Macías Vázquez 
(Eds.). Estudios en homenaje a Marcia Muñoz de Alba Medrano. La ense-
ñanza del derecho. IIJ- UNAM. Pp. 461–484.

Serrano Juárez, J. D. (2024). La sociedad científica “Antonio Alzáte”. Cultura cientí-
fica y esfera pública en la emergencia de las ciencias modernas en México 
(1884-1936). Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de 
México (INEHRM).

Stadler, F. (2013). El círculo de Vienna. Empirismo lógico, ciencia, cultura y política 
(L. F. Segura Martínez, Ed.). Universidad Autónoma Metropolitana Unidad 
Iztapalapa; Fondo de Cultura Económica.

Zea, L. (1968). El positivismo en México: Nacimiento, apogeo y decadencia. Fondo 
de Cultura Económica.







77

Pulsión soberana en el  
pensamiento jurídico mexicano  
en derecho internacional

Luis Lorenzo Córdova Arellano26 

Que como la buena ley es superior a todo 
hombre, las que dicte nuestro Congreso deben 

ser tales que obliguen a constancia y 
patriotismo, moderen la opulencia y la 

indigencia, y de tal suerte se aumente el jornal 
del pobre, que mejore sus costumbres, aleje la 

ignorancia, la rapiña y el hurto.

José María Morelos y Pavón

Resumen
Este artículo realiza un recorrido histórico-jurídico por la formación del 
Estado mexicano, así como sus doctrinas y prácticas en derecho internacio-
nal. Analiza la crisis del sistema colonial español y el levantamiento popular 
de 1810 liderado por Hidalgo y Morelos, cuyo ideario —plasmado en docu-
mentos como Sentimientos de la Nación y la Constitución de Apatzingán— 
estableció los principios de soberanía popular, justicia agraria y derecho a la 
rebelión. Tras la consumación de la Independencia por los criollos conserva-
dores, el texto analiza la tensión entre el proyecto popular y el liberalismo 
moderado, visible en las constituciones de 1824, las Siete Leyes de 1836 y las 
Leyes de Reforma. Se destaca cómo, a pesar de la influencia del positivismo 
durante el Porfiriato, la pulsión soberana resurgió con la Revolución 
Mexicana, cristalizando en la Constitución de 1917, primera en el mundo en 
incluir derechos sociales. Finalmente, se subraya cómo este legado se tradujo 
en una postura firme en política exterior, conocida como la Doctrina 
Mexicana de no intervención que perdura hasta la actualidad.

26	Investigador en derechos humanos del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra 
de Piedra” de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).



comisión nacional de los derechos humanos

78 

Palabras clave: Soberanía popular, constitucionalismo, derecho a la revolu-
ción, no injerencia, derecho internacional y derechos humanos, lectura 
crítica.

Abstract
This article provides a historical and legal overview of the formation of the 
Mexican state and Mexico’s doctrines and practices in international law. It 
analyzes the crisis of the Spanish colonial system and the popular uprising of 
1810, led by Hidalgo and Morelos, whose ideology, embodied in documents 
such as Sentimientos de la Nación and the Constitution of Apatzingán, esta-
blished the principles of popular sovereignty, agrarian justice, and the right to 
rebellion. Following the consummation of independence by the conservative 
criollos, this paper analyzes the tension between the popular project and 
moderate liberalism, evident in the constitutions of 1824, the Seven Laws of 
1836, and the Reform Laws. It highlights how, despite the influence of positi-
vism during the Porfiriato, the sovereign drive resurfaced with the Mexican 
Revolution, crystallizing in the Constitution of 1917, the first in the world to 
include social rights. Finally, it highlights how this legacy translated into a 
firm foreign policy stance, known as the Mexican Doctrine of non-interven-
tion, which endures to this day.

Keywords: Popular sovereignty, constitutionalism, right to revolution, 
non-interference, international law and human rights, critical reading

Introducción 
Desde su nacimiento, el pueblo mexicano ha mostrado una pulsión soberana, una 
voluntad de vivir y de existir. Esta autodeterminación popular se manifiesta en 
textos y leyes fundamentales, en pensamiento jurídico, doctrinas y prácticas con 
repercusión internacional Tanto que el derecho de no injerencia, de no interven-
ción en los asuntos internos de los Estado y la doctrina de las deudas odiosas o 
coloniales, fueron influidas tanto por el pensamiento jurídico y social mexicano 
como por la práctica del Estado mexicano.

El pensamiento jurídico mexicano —que tuvo y, en cierta manera, tiene todavía 
una etapa positivista de enfoque eminentemente técnico— ha estado marcado 
predominantemente por un enfoque soberanista. Así lo demuestra este análisis 
histórico del pensamiento jurídico mexicano y su repercusión internacional, para 
finalizar con los nuevos horizontes en los estudios con un enfoque de lectura y 
derechos críticos.



edición especial

79

Pulsión de libertad soberana y popular
La causa de fondo de la independencia de México fue la explotación de la metró-
poli española a su colonia; su razón material es la lucha de clases (de la Cueva, 
1994). La invasión napoleónica a España en 1808 desencadenó la crisis del Reino de 
España, del sistema despótico centralista tributario, esclavista y predominante-
mente feudal (Semo, 1976). La crisis de este sistema heterogéneo pluriparticular de 
características precapitalistas dominantes motivó al Ayuntamiento de la Ciudad 
de México a impulsar un movimiento autonómico popular invocando la tesis de 
que la soberanía reside en el pueblo (de la Torre, 2015).

En la noche del 15 de septiembre de 1810, el cura Miguel Hidalgo y Costilla, ex rector 
de la Universidad de San Nicolás en Valladolid (hoy Morelia, Michoacán), arenga al 
pueblo indio y mestizo con vivas a la Virgen de Guadalupe, a la nación americana y 
mueras al mal gobierno, marcando el inicio de la Guerra de Independencia (Pérez, 
2008) que daría nacimiento posterior a la nación mexicana. 

La Virgen de Guadalupe, símbolo de la fertilidad y la naturaleza (Von Franz, 2002), 
la nación americana, concepción subcontinental, y las arengas contra el mal 
gobierno, son mitos fundacionales del México independiente; por ende, de raíz 
simbólico-religiosa, regional-subcontinental y, lo que hoy diríamos, anticorrupción 
o de buena administración de los recursos del pueblo.

El Bando de Hidalgo, firmado como el “Generalísimo de América” (de la Torre, 2015) 
y dictado en Guadalajara en diciembre de 1810, decretó la abolición de la esclavitud 
y la restitución de tierras. Este bando procuró la liberación y la justicia agraria 
(Sotomayor, 2017). El régimen de la propiedad de la tierra es un derecho 
fundacional. 

La obra Elementos Constitucionales de 1810 redactada por Ignacio López Rayón, 
secretario de Hidalgo, se pronuncia por la soberanía popular, declara libre e inde-
pendiente a América y reconoce la igualdad sin la división de castas. Este derecho 
perdura hasta nuestros días en el derecho a la no discriminación, con matices 
importantes como son las acciones afirmativas o medidas de nivelación (CNDH, 
2024a). Estos Elementos reconocen la libertad de imprenta (de palabra), un 
derecho insurgente originario. Aunque de carácter liberal, la abolición de las castas 
es un avance en la definición de la soberanía mexicana. Si bien hoy habría “castas” 
motivadas por el color de la piel, no deja de ser relevante el reconocimiento de la 
igualdad formal ante la ley.

La Constitución Política de la Monarquía Española, mejor conocida como 
Constitución de Cádiz o Constitución de 1812, se promulgó en España el 19 de 
marzo de 1812 en plena guerra contra la invasión napoleónica (Cruz, 2004; Pérez, 
2008; de la Torre, 2015). Es un texto de corte liberal que declara a España una nación 
libre e independiente, formaliza la lucha de liberación contra el invasor francés. 
Reconoce que la soberanía reside en la nación, así como la división de poderes y la 
libertad de imprenta (derecho del que surge El Pensador Mexicano). Prohíbe la 
tortura, los azotes, la horca, los apremios, la confiscación de bienes, las penas 



comisión nacional de los derechos humanos

80 

trascendentales y admite la inviolabilidad del domicilio, un derecho subjetivo que 
limita el poder del Estado. 

La Constitución de Cádiz es relevante porque rigió en la Nueva España excepto el 
tiempo en que fue suspendida por Fernando VII (1814-1820). En México, el Virrey 
Apodaca juró esta Constitución el 31 de mayo de 1820 (Tena, 2017). El Zócalo de la 
Ciudad de México se llama Plaza de la Constitución debido a la Constitución de 
1812 (Ayala, 2005; Pérez, 2008). Felipe Tena (2017) incluyó este texto constitucional 
en su célebre libro Leyes Fundamentales de México publicado en 1957 a los cien 
años de la Constitución de 1857. Fue muy influyente en los textos constitucionales 
mexicanos posteriores. Conforme al artículo 12 de los Tratados de Córdoba, textos 
que reconocen la independencia del “Imperio Mexicano”, las leyes surgidas de la 
Constitución de Cádiz rigieron transitoriamente en México (Soberanes, 2017). 
Reconocen la validez del derecho español, particularmente la legislación liberal 
emanada de la Constitución de Cádiz, en aquello que no se oponga al Plan de 
Iguala, es decir, a la ruptura con el Reino de España. En 1823 el Congreso Mexicano 
declara nulos los Tratados de Córdoba y el Plan de Iguala (Esquivel, 1984).

En 1813 el Acta Solemne de la Declaración de Independencia de la América 
Septentrional, aprobada por el Congreso de Anáhuac en Chilpancingo, primer 
Congreso Constituyente mexicano (de la Cueva, 1994), impulsado y convocado por 
José María Morelos y Pavón —afrodescendiente (Ayala, 2005) que se convirtió en el 
generalísimo del ejército del pueblo y en “el gran visionario del destino de México” 
(de la Cueva, 1994)— declaró “rota para siempre jamás y disuelta la dependencia 
del trono español” (Tena, 2017). 

Es de señalar que los Sentimientos de la Nación, documento fundacional del cons-
titucionalismo mexicano, fue leído por Morelos en la sesión inaugural del Congreso 
de Anáhuac (concepto que enfatiza una identidad constitucional propia, ancestral 
y rupturista del dominio español). Estos Sentimientos apelan a la existencia de un 
cuerpo nacional que siente que la soberanía popular (pensamiento ilustrado y 
moderno), la división de poderes (liberalismo dominante de la época) y la modera-
ción de la opulencia e indigencia, deben plasmarse en una constitución, cuyo 
modelo es la estadounidense.

No por obvio hay que dejar de mencionar que el primer congreso mexicano tiene 
un origen anticolonial y soberanista. Por ende, el pensamiento jurídico mexicano 
no solo tiene una raíz liberal constitucional dominante en la época (adopción de 
una constitución que separa el poder militar del civil) sino también anticolonial 
(ruptura con el dominio del Reino de España) y popular (ejército popular y con-
greso constituyente) en la búsqueda de la justicia social. México nace de esta 
pulsión soberana popular.

El Congreso de Anáhuac (o de Chilpancingo, convertido en itinerante) adoptó en 
1814 el Decreto Constitucional para la Libertad de la América Mexicana, mejor 
conocida como Constitución de Apatzingán. Esta constitución, que sintetiza el 
pensamiento liberal de los siglos XVIII a inicios del XIX (de la Cueva, 1994), se consi-
dera el primer texto constitucional mexicano. Consta de una parte dogmática que 
consagra los derechos de libertad, igualdad, seguridad y propiedad (es el primer 



edición especial

81

texto fundacional que reconoce lo que hoy llamamos derechos humanos), y una 
parte orgánica que imagina gobierno republicano, con división de poderes y pre-
dominio del poder legislativo. La realidad nos llevaría al predominio del Poder 
Ejecutivo, órgano que sustituyó al virrey.  

La Constitución de Apatzingán reconoce el derecho incontestable del pueblo a 
establecer, alterar, modificar o abolir al gobierno, que perdura hasta nuestros días 
en el artículo 39 constitucional o derecho de, para y en la revolución. Los pueblos 
tienen derecho a rebelarse cuando su existencia está en peligro, y pueden decidir 
ejercer la libertad de subvertir las condiciones sociales injustas que impiden la vida 
y el florecimiento de todas y todos. Es el derecho consuetudinario de los pueblos, la 
costumbre popular, derecho histórico iusmaterialista (Salamanca, 2006). El pueblo 
mexicano ejerció el derecho a la revolución contra el Reino de España.

El primer texto constitucional mexicano, la Constitución de Apatzingán, declara 
imprescriptible, inalienable e indivisible la soberanía nacional, y, por primera vez, 
utiliza el nombre de América Mexicana.  Sus influencias fueron las constituciones 
de Cádiz (1812), la de Estados Unidos de América (1776) y los Elementos 
Constitucionales de Ignacio López Rayón (Ayala, 2005). De existencia efímera, el 
proyecto termina con la muerte de Morelos acaecida en diciembre de 1815. 
Entonces termina la primera etapa del constitucionalismo popular mexicano.

La burguesía no fue la vencedora de la revolución de 1810-1821, que eliminó el des-
potismo centralista tributario; es el triunfo de la gran propiedad semifeudal (Semo, 
1976). El campesinado, que irrumpió en la lucha, demandó derechos agrarios y la 
abolición de la esclavitud y los tributos. Y con la abolición de las castas transitamos 
de súbditos a ciudadanos (Semo, 2022): sí, en masculino, porque todavía faltarían 
muchos años de luchas para el reconocimiento de los derechos de la mitad de la 
población, la femenina.

El pensamiento jurídico mexicano nace de la pulsión soberana popular. Hasta 
nuestros días es esta etapa la que se festeja cada 15 y 16 de septiembre. En esta 
fecha rendimos homenaje a impulso y deseo popular de vida soberana.

El criollismo conservador consolida la independencia 
mexicana y modera el proyecto popular  
de Hidalgo y Morelos 
Con la intención de preservar sus privilegios, los criollos —descendientes de penin-
sulares nacidos en América, conocidos también como indianos (Pérez, 2008)— 
impulsaron la separación del Reino de España, evitando así la aplicación de la 
liberal Constitución de Cádiz, restituida en 1820 (Guerra, 2015). 

El coronel realista Agustín de Iturbide, al mando de un ejército predominante-
mente criollo, impulsa el Plan de Iguala o de las Tres Garantías —de allí los colores 
de la bandera: el verde de la independencia, el blanco de la religión y el rojo que 
simboliza la igualdad o unión de los ciudadanos—, avalado por la oligarquía y el 
clero interesado en preservar sus privilegios (de la Cueva, 1994). 



comisión nacional de los derechos humanos

82 

El Plan de Iguala consolida la independencia del Reino de España, adopta la reli-
gión católica como la única admitida y ratifica los fueros y propiedades clericales. 
Proclama una forma de gobierno monárquico constitucional moderado y declara 
que las leyes españolas seguirán vigentes en lo que no contravenga este texto que 
reafirma la independencia. Es de señalar que, en esta etapa, Centroamérica fue 
parte del imperio mexicano. México sucedió a España en el territorio que fuera de 
la Nueva España (Méndez-Silva, 2010a), principio que rige hasta nuestros días con 
el nombre de uti possidetis (según lo poseído): los Estados soberanos conservan las 
fronteras que tenían siendo colonias (Cassese, 2005; Seara, 2016). 

Mediante los Tratados de Córdoba de 1821, Agustín de Iturbide y Juan O’Donojú 
—liberal y masón, designado Jefe Político Superior y Capitán General de la Nueva 
España de acuerdo con la Constitución de Cádiz— reconocen la independencia de 
la América Septentrional del Reino de España, que ya era un hecho consumado e 
indefectible. Fernando VII y las Cortes de Cádiz desconocieron estos tratados. 

Aunque fuera por temor al liberalismo que significaron las Cortes de Cádiz, tanto el 
Plan de Iguala como los Tratados de Córdoba consolidan la independencia del 
imperio mexicano; España firmaría un tratado de paz y amistad con México pero 
hasta 1836. En términos formales, el Acta de Independencia del Imperio Mexicano 
del 28 de septiembre de 1821 es el nacimiento del Estado mexicano como sujeto de 
derecho internacional. El Primer Imperio Mexicano fue la época de la mayor exten-
sión territorial de México y cuando se registra un proyecto de Constitución del 
México Independiente, primer proyecto constitucional en la era independiente.

México nace como imperio aunque sin fuerza. Iturbide fue derrocado en la prima-
vera de 1823 y exiliado en Europa, en un contexto de escasez monetaria y crisis 
política, ya que disolvió el Congreso, sustituyéndolo por una “Junta Instituyente”. 
Su derrocamiento muestra la resistencia del pueblo mexicano al aspiracionismo 
criollo y a gobiernos impopulares con tendencias conservadoras y autoritarias.

El primer tratado que celebra el naciente Estado mexicano es con la Colombia de 
Simón Bolívar en 1823, lo que muestra la necesidad de alianzas con sus pares para 
enfrentar los apetitos de potencias extranjeras (López-Bassols y Uribe, 2014). 

Esta necesidad se ve reflejada hoy día en la Comunidad de Estados Latinoamericanos 
y del Caribe (CELAC), foro que funciona a base de presidencias pro tempore y reu-
niones presidenciales relativamente periódicas. Es de destacar que en el año 2021 
el gobierno mexicano realizó una amplia convocatoria convocó a una reunión de 
CELAC, en que China participó virtualmente para abordar el tema de la colabora-
ción en materia de vacunas contra la COVID-19. Esta cumbre reafirmó los princi-
pios de no intervención y autodeterminación de los pueblos. 

En suma, esta etapa de la consolidación de la independencia de México está 
marcada por el fracaso del imperio que no tuvo condiciones para su funciona-
miento y que fue sustituido por una Federación. Lo característico de esta etapa es 
el rechazo al imperio y la adopción de una república federal, que perdura hasta 
hoy. El rechazo al imperio marcará el pensamiento jurídico mexicano que adoptará 
un carácter liberal y republicano. 



edición especial

83

La Constitución de 1824: federalismo formal  
en una estructura colonial persistente
El 4 de octubre se promulga la Constitución Federal de 1824, primer ordenamiento 
constitucional con vigencia en todo el territorio independiente. Surge de la caída 
de Iturbide, cuyo gobierno apenas duró 18 meses (INEHRM, 2021). Como forma de 
gobierno adopta la república democrática federal al estilo de los Estados Unidos 
de América: integrada por Estados independientes, libres y soberanos en lo tocante 
a su régimen interior (Cruz, 2004). Este sistema federal se consideraba una mejor 
manera de garantizar las libertades a diferencia de un gobierno centralizado. 

Reconoce que la soberanía reside “radical y esencialmente en la nación”, la división 
de poderes y a la religión católica como la única prohibiendo el ejercicio de cual-
quier otra (Esquivel, 1984), considerada una norma perpetua. El legislativo era bica-
meral, el ejecutivo sería ejercido por un Presidente y un Vicepresidente, elegidos 
por el voto de las legislaturas estatales. Posteriormente sería abandonada la figura 
de la vicepresidencia.

El poder judicial se hizo residir en una Suprema Corte de Justicia, integrada por 
once ministros divididos en tres salas electos por las legislaturas estatales, 
Tribunales de Circuito y Juzgados de Distrito (Pérez, 2008). Este sistema judicial 
perdura en la actualidad con la diferencia que la reforma judicial de 2024 introdujo 
el principio de elección popular de ministras, ministros, juezas, jueces, magistradas 
y magistrados, principio necesario para consolidar la transformación nacional y ter-
minar con la alienación judicial del pueblo y el fetichismo del tecnicismo que justi-
fica el privilegio (CNDH, 2024a).

La constitución de 1824 no incluyó un apartado de garantías que hoy llamaríamos 
derechos humanos, pero ordena proteger a la ciudadanía mediante “leyes sabias y 
justas” (de la Cueva, 1994). Sin embargo, sí contiene prohibiciones de leyes retroac-
tivas, tormentos, confiscación de bienes, detenciones injustificadas por más de 
sesenta horas y al presidente a privar de la libertad e imponer penas. Mantiene los 
fueros militar y eclesiástico. Aun no surgiría el amparo, pero se facultó al poder judi-
cial para conocer de las violaciones a la Constitución y las leyes generales, disposi-
ción trunca por falta de ley reglamentaria. Este formalismo de la “ley reglamentaria” 
se mantiene hoy día. El artículo 171 prohibía reformar permanentemente los artícu-
los que establecían la independencia, la religión, la forma de gobierno, la libertad 
de imprenta y la división de poderes. En la concepción de entonces, estos derechos 
serían cláusulas pétreas. Excepto el de religión única, el resto continúa hasta hoy. 

La Constitución de 1824 es una transacción entre las aspiraciones democráticas y 
populares, y las limitaciones impuestas por las clases privilegiadas; por ejemplo, la 
intolerancia religiosa y el fuero militar eran principios constitucionales. Esta consti-
tución es la expresión normativa de las fuerzas sociales, económicas y políticas de 
aquella época (de la Cueva, 1994). Desde entonces el pensamiento mexicano, 
incluso el jurídico, se vio influido por la pugna entre liberales-federalistas y centra-
listas-conservadores, que en cierta manera existe hasta nuestros días. El dominio 



comisión nacional de los derechos humanos

84 

del liberalismo hizo que los derechos sociales tuvieran que irrumpir hasta la 
Constitución de 1917.

La persistencia de la estructura colonial hizo del federalismo mexicano una forma 
de gobierno impotente o de papel, una estructura formal sin fuerza real; no obs-
tante, fue el obsequio que se otorgó el pueblo por sus sacrificios (Tena, 2017). A 
pesar de su impotencia ante el desorden, desde entonces el principio popular es el 
principio capital en que descansan las constituciones mexicanas, inspirador de las 
revoluciones posteriores. 

Puede decirse que el derecho del pueblo a la revolución es un principio presente 
en el pensamiento jurídico mexicano desde la fundación del país.

La primera reforma liberal: 1833-1834
La legislación liberal de 1833-1834 impulsada por el Partido del Progreso (liberal 
federalista) se considera la primera reforma liberal mexicana (Pérez, 2008). Es el 
primer intento serio por desmantelar la estructura colonial de privilegios. Esta 
legislación fue impulsada por el vicepresidente Valentín Gómez Farías, quien asu-
miera la presidencia en ausencia de Antonio López de Santa Anna, tras ganar las 
elecciones de 1833. 

José María Luis Mora fue el ideólogo de esta reforma, que pretendía limitar los 
fueros militar y eclesiástico, cuya eliminación era necesaria para construir una 
nación “próspera e igualitaria” (de la Cueva, 1994). Los tres grandes temas de esta 
reforma fueron el eclesiástico, el educativo y la deuda pública. El poder de la jerar-
quía eclesiástica era vista por los “puros” o “ardientes” como el principal freno del 
progreso nacional, por lo que esta primera reforma liberal pretendía reducir su 
actividad a la esfera espiritual (INEHRM, 2021). 

El Congreso buscó que se abolieran los fueros, las primicias y las exenciones de 
impuestos, pero no se logró por completo. La idea era amortizar la deuda interna 
disponiendo de bienes en poder de la iglesia. Prohibió la participación de sacerdo-
tes en política. El principio de separación Iglesia-Estado, que se retomaría con la 
reforma juarista, se mantiene en el artículo 130 de la constitución vigente. Gómez 
Farías eliminó al clero de la enseñanza pública y cerró la Universidad Nacional para 
crear la Dirección de Instrucción Pública, con el fin de promover la Ilustración. Se 
postuló la libertad de opiniones y prensa, y se decretó la abolición de la pena capital 
para delitos políticos (INEHRM, 2021). 

Las reformas de 1833-1834 detonaron el cambio social y fueron la causa inmediata 
del primer gran enfrentamiento entre liberales y conservadores (de la Torre, 2019). 
La rebelión conservadora se levantó bajo el grito de “religión y fueros” (Monsiváis, 
2006). El partido liberal se dividió entre ardientes —Farías y Mora— y moderados 
que consideraban la necesidad de la implementación progresiva de la reforma. 
Moderados y conservadores paralizaron la reforma (Tena, 2017).



edición especial

85

Los levantamientos llevaron a Santa Anna a regresar a la Presidencia el 24 de abril 
de 1834. Santa Anna despidió a Gómez Farías, quien fue desterrado, y suspendió la 
legislación reformatoria. Esta suspensión abrió el camino para el triunfo de los con-
servadores en el Congreso de 1835, que se convirtió en constituyente y expidió las 
Siete Leyes Constitucionales de 1836. Este nuevo régimen centralista restituyó sus 
privilegios y bienes a los afectados por las reformas fallidas (Cruz, 2004).

Lorenzo de Zavala (del ala “ardiente”, luego vicepresidente de la República de 
Texas) y Francisco García Salinas (miembro del Partido del Progreso) son otros de 
los ideólogos de la primera reforma liberal mexicana (Esquivel, 1984; Pérez, 2008; 
Ayala, 2009; Tena, 2017).

Las Siete Leyes Constitucionales (1836):  
constitucionalismo clasista antipopular
Las Siete Leyes Constitucionales de 1836 es la Constitución Conservadora que for-
malizó el privilegio. Sostuvo los fueros militar y eclesiástico. Fue el resultado de un 
golpe de Estado que violentó la Constitución de 1824 (de la Cueva, 1994), restringió 
el sufragio universal reconocido desde la Constitución de Apatzingán, imponiendo 
el voto censitario, requiriendo saber leer y escribir para el ejercicio del voto en una 
sociedad analfabeta. Crea el Supremo Poder Conservador, órgano político de 
control constitucional compuesto por cinco individuos elegidos mediante un 
sistema elitista, solo responsable “frente a Dios y frente a la opinión pública” (Cruz, 
2004), que podía declarar la incapacidad del Presidente. Podía conocer de quejas 
de los particulares afectados por expropiaciones respecto a la calificación de utili-
dad pública (Pérez, 2008). Eran quejas para la protección de la propiedad. Luego se 
desarrollaría el amparo.

Su vigencia fue efímera y las Siete Leyes Constitucionales fueron derogadas por 
decisión del General Santa Anna en 1841 (Soberanes, 1992; Cruz, 2004).

El ideólogo de este periodo fue Lucas Alamán: Aunque diputado electo, no tomó 
posesión de su encargo. Sus ideas sobre la reorganización de México en una repú-
blica unitaria y central antecedieron las Siete Leyes. Fue el centro intelectual del 
Partido Conservador; el caudillo de los conservadores que trató de dar el mando 
político del país a “la parte sana de la población” (el clasismo de entonces); defen-
día los intereses y privilegios del clero y la estructura tradicional (de la Cueva, 1994; 
Pérez, 2008; Tena, 2017). 

Otros pensadores que influyeron en las Siete Leyes fueron: Antonio Pacheco Leal, 
Francisco Manuel Sánchez de Tagle, José Ignacio de Anzorena, José María Cuevas 
y Miguel Valentín (Cruz, 2004; Tena, 2017). Además, José Cirilo Gómez y Anaya, 
Manuel de la Peña y Peña (quien sería Presidente cuando se negoció el Tratado de 
Guadalupe Hidalgo que formalizó el despojo de más de la mitad del territorio 
nacional), Melchor Múzquiz y Carlos María de Bustamante integraron el Supremo 
Poder Conservador, institución por excelencia del centralismo, dedicada a mante-
ner el statu quo oligárquico.



comisión nacional de los derechos humanos

86 

El pensamiento jurídico mexicano también tiene una vertiente conservadora 
persistente.

El Tratado Definitivo de Paz y Amistad 
entre México y España de 1836
En 1836 México y España firman este tratado de paz y amistad, conocido también 
como Tratado de Santa María-Calatrava de 1836: puso final a la hostilidad entre 
ambas naciones, poniendo las bases para las relaciones diplomáticas. Se realizó 
con prisa y en medio de la revolución en Texas. España utilizó este acuerdo como el 
primer tratado para el reconocimiento de sus excolonias (Jones, 2024). Se firmó en 
Madrid el 28 de diciembre de 1836 y entró en vigor el 28 de febrero de 1838. Lo fir-
maron Miguel de Santa María en representación de México y José María Calatrava 
en representación de España. El tratado fue posible después de la muerte de 
Fernando VII el 29 de septiembre de 1833. Con su muerte cesó la intransigencia 
española. Se firmó bajo el gobierno de la reina regente Cristina, quien actuaba en 
nombre de su hija menor, Isabel II (Esquivel, 1984; Cruz, 2004; Pérez, 2008; Méndez-
Silva, 2010b). 

Por su relevancia se transcribe el artículo 1º de este tratado:

S.M. la Reina Gobernadora de las Españas, a nombre de Su Augusta hija doña Isabel II, 
reconoce como Nación Libre, Soberana e Independiente la República Mexicana, com-
puesta de los Estados y Países especificados en la Ley Constitucional, a saber: el terri-
torio comprendido en el territorio llamado antes Nueva España… (Esquivel, 1984).

Este tratado reconoce la independencia de México y su territorio: México sucede al 
Reino de España en el territorio que fuera de la Nueva España. A esta práctica se le 
conoce como sucesión de Estados. El artículo 5º introduce el principio de la nación 
más favorecida, cuyo objetivo es que el comercio exterior de un Estado reciba, de 
parte de cualquier otro Estado, un trato tan favorable como el que concede a otros 
Estados (Sepúlveda, 2004). Y el artículo 7º reconoce como mexicana las deudas 
contraídas por la metrópoli española (Esquivel, 1984). México reconoció como 
propia la deuda contraída por el gobierno español hasta 1821. México aceptó pagar 
las deudas coloniales según los términos que Lorenzo de Zavala (de los liberales 
“ardientes” de la primera reforma mexicana) defendió durante los debates consti-
tucionales. El tratado acordó el olvido y perdón de lo sucedido entre mexicanos y 
españoles y, al mismo tiempo que se reconocen las deudas españolas como mexi-
canas, también se negaba la capacidad de reclamarlas (Jones, 2024). 

En la definición de sus fronteras, México ha tenido una práctica similar; por ejemplo, 
el tratado sobre delimitación fronteriza con Guatemala reconoce simbólicamente 
a este país por la renuncia a todo derecho que pudiera estimar tener sobre Chiapas. 

La falta de claridad del tratado de 1836 generó problemas diplomáticos. A media-
dos del Siglo XIX, a pesar del reconocimiento de México como independiente, 



edición especial

87

España continuaba considerando a México como “un estado rebelde” (Jones, 
2024). 

Manuel Payno —nacido en la Ciudad de México el 28 de febrero de 1820, autor de Los 
bandidos de Río Frío y El Fistol del Diablo, que llegara a ser secretario de Hacienda 
entre 1851 y 1855, uno de los principales responsables de la reorganización de la 
deuda pública y extranjera de México durante la segunda mitad del Siglo XIX— 
valoró positivamente este tratado, aunque posteriormente criticó a España por 
interpretarlo malintencionadamente y hacerlo contra el derecho de gentes o de 
los pueblos (derecho internacional). 

Payno advirtió que el derecho internacional no debía ser utilizado para promover 
un “colonialismo desnudo entre naciones hermanas”. Defendió la tesis de que 
México repudiara las deudas contraídas durante la Intervención Francesa y el 
Imperio de Maximiliano. La doctrina y la práctica mexicanas influyeron en la acep-
tación de la doctrina conocida como “deudas odiosas” o “deudas coloniales” (Jones, 
2024). Esta doctrina se admitió en las convenciones que regulan la sucesión de 
Estados. 

Bases Orgánicas de 1843:  
segunda república centralista mexicana
Las Bases de Organización Política de la República Mexicana —conocidas como las 
Bases Orgánicas de 1843— estuvieron vigentes poco más de tres años. Sucedieron 
a las Siete Leyes Constitucionales de 1836. La legitimidad de estas Bases es dudosa, 
ya que el Congreso Constituyente de 1842, dominado por federalistas, redactaba 
un proyecto de Constitución, pero fue disuelto. El centralista General Nicolás Bravo 
ocupó la Presidencia provisional y, el 23 de diciembre de 1842, designó a ochenta 
notables que integrarían una ilegítima Junta Nacional Legislativa para elaborar las 
bases constitucionales, subordinadas a Santa Anna. Este firmaría el decreto de 
estas Bases ostentándose como “Benemérito de la Patria, General de División, y 
Presidente Provisional de la República Mexicana” (Pérez, 2008). 

Lucas Alamán era el ideólogo que de la reconstrucción de México como una repú-
blica unitaria (de la Torre, 2019). Adoptó como forma de gobierno una república 
centralista con representación popular; mantuvo la intolerancia religiosa. En lugar 
de Estados, se dividió el territorio nacional en Departamentos, divididos a su vez en 
distritos, partidos y municipalidades. Aunque prohibía la esclavitud y el destierro, 
dispuso la suspensión de los derechos de los ciudadanos por ser sirvientes domés-
ticos, ebrios consuetudinarios, tahúres de profesión o vagos (Pérez, 2008). Suprimió 
el Supremo Poder Conservador.

Antonio López de Santa Anna —quien se hacía llamar “Benemérito de la Patria, 
General de División”, lo que muestra su narcisismo— fue la figura principal de estas 
Bases. Algunos miembros notables de la Junta Nacional) fueron: Nicolás Bravo 
(presidente provisional que designó la Junta), Sebastián Camacho, Manuel 



comisión nacional de los derechos humanos

88 

Baranda, Manuel de la Peña y Peña, General Valencia (Presidente de la Junta), y el 
Arzobispo de México, que formó parte de la Comisión de Constitución (Cruz, 2004; 
Tena, 2017; de la Torre, 2019). En la oposición y la disidencia se encontraban: José 
Fernando Ramírez (diputado duranguense), Bernardo Couto, Melchor Múzquiz, 
Juan Cayetano Gómez de Portugal (Obispo de Michoacán) y otros (Tena, 2017).

Acta Constitutiva y de Reformas de 1847:  
restablece el sufragio universal no censitario  
e introduce el Juicio de Amparo en el derecho federal
El Acta Constitutiva de 1847 pone fin a diez años de centralismo (las Siete Leyes y 
las Bases Orgánicas). Fue promulgada el 18 de mayo de 1847, en medio de la guerra 
con los EE. UU. Mariano Otero, quien encauzó los debates hacia la protección cons-
titucional y el federalismo, era miembro de la Comisión Constitucional. Introduce 
el Juicio de Amparo en el derecho federal (ya existía en Yucatán), mecanismo con-
cebido como una acción o derecho de cualquier habitante de la república contra 
violaciones de los poderes legislativo y ejecutivo, sean federales o estatales.

El Juicio de Amparo de 1847 protegía al particular en el caso especial sobre el que 
versara el proceso, sin hacer ninguna declaración general respecto a la ley o el acto, 
la famosa fórmula Otero (efectos individualizados). El Congreso Constituyente de 
1846 ratificó la vigencia de la Constitución de 1824 y le practicó las reformas a través 
de este Acta. No contenía una enumeración concreta de las libertades garantiza-
das, limitando los efectos benéficos del amparo. El Acta de 1847 suprimió la figura 
de la Vicepresidencia para evitar conflictos e intrigas políticas (de la Cueva, 1994) y 
contempló los derechos de asociación y petición (Sotomayor, 2017). Uno de sus 
ideólogos fue Valentín Gómez Farías. 

La segunda reforma
a)	 La reforma juarista de 1855 que suprime los fueros y reorganiza el poder 

judicial

En 1855, redactada por Benito Juárez, el congreso aprueba la Ley sobre 
Administración de Justicia y Orgánica de los Tribunales de la Nación, del Distrito y 
Territorios, conocida como Ley Juárez. Entonces Juárez era Ministro de Justicia 
y Negocios Eclesiásticos. El objetivo era conseguir la igualdad de los ciudadanos 
frente a la ley, eliminando los tribunales especiales (Soberanes, 1992). Con la Ley 
Juárez los tribunales eclesiásticos dejaron de conocer de negocios civiles (Cruz, 
2004).

Esta ley inició la obra de la Reforma en México. La ley suprimió el fuero civil militar 
y el fuero militar en los delitos del orden común (de la Cueva, 1994). Extinguió el 
Tribunal Mercantil: los negocios de comercio pasaron a ser conocidos por los jueces 



edición especial

89

del fuero común. Se reestableció la Suprema Corte de Justicia de la Nación, la cual 
se integró con nueve ministros y dos fiscales.

b)	 Ley Lerdo (Ley de Desamortización de Fincas Rústicas y Urbanas) de 
1856

Esta ley pretendió desamortizar, es decir, sacar los bienes raíces de “manos 
muertas”, las fincas rústicas y urbanas de corporaciones civiles y eclesiásticas. Su 
finalidad era acabar con una acumulación exagerada de la propiedad e impulsar la 
libre y acelerada circulación de la propiedad raíz como base de la riqueza pública. 
De esta manera entraban al flujo comercial bienes raíces. Los bienes en manos 
muertas eran aquellos pertenecientes corporativamente a comunidades civiles y 
eclesiásticas. El supuesto de esta concepción liberal de individualización de la pro-
piedad es que la propiedad amortizada era improductiva e impedía el desarrollo 
económico capitalista. Esta concepción afectó a las comunidades indígenas. 

La Ley Lerdo es un ejemplo paradigmático. Esta ley no ordenó la nacionalización o 
la expropiación de las tierras sino su venta: obligaba a las corporaciones a la venta 
de sus bienes. Los edificios destinados inmediata y directamente al servicio u 
objeto de la institución estaban exentos de esta obligación, como es el caso de 
colegios donde se impartían cursos, pero no otros terrenos que le generaban 
recursos. Esta ley pretendía limitar el poder de la Iglesia, propietaria de gran canti-
dad de bienes; pero como también aplicaba a las comunidades indígenas, estas se 
vieron despojadas de sus tierras colectivas. 

Esta ley y la legislación posterior sobre baldíos tuvieron el efecto de concentrar la 
propiedad en manos de especuladores, grandes comerciantes y latifundistas. 
Privatizó la propiedad agraria, uno de los motivos de una revolución décadas 
después (Ayala, 2005; Narváez, 2007 Pérez, 2008; Guerra, 2015; Sotomayor, 2017; de 
la Torre, 2019).

El pensamiento liberal influyó grandemente en el pensamiento jurídico mexicano. 
Desde el punto de vista internacional, la Ley Lerdo, que buscaba financiamiento 
público obligando a la Iglesia a vender sus bienes raíces, ocasionó que financieros 
y masones en Nueva York se negaran a otorgar crédito al gobierno liberal de Juárez 
(Ayala, 2005). 

Luego se aprobaría la Constitución Política de la República Mexicana de 1857 que 
reafirma la propiedad individual de la tierra y las obligaciones de las corporaciones 
a la venta de bienes en “manos muertas”, y la moratoria del pago de la deuda orde-
nada por Juárez ocasionando la protección diplomática (posible uso de la fuerza) 
de Francia, España y Gran Bretaña. 

Desde el punto de vista del pensamiento jurídico, las doctrinas argentinas poste-
riores, conocidas por el nombre de sus creadores, Calvo y Drago, fueron adoptadas 
por México. Estas doctrinas consisten en que los extranjeros se considerarán 



comisión nacional de los derechos humanos

90 

personas mexicanas en relación con la propiedad de bienes raíces que tengan en 
México (Doctrina Calvo) y a no pedir la protección diplomática de sus Estados, es 
decir, amenazar con el uso de la fuerza para obligar al pago de deudas, así como a 
la no intervención por razones de deuda (Doctrina Drago). 

En el contexto de la Guerra de Reforma (1858-1860, guerra civil entre liberales anti-
coloniales y conservadores aliados a la Iglesia para mantener el antiguo régimen; 
INEHRM, 2021) nacía un principio de derecho internacional de origen juarista: el 
derecho de los pueblos a la autodeterminación y a la no intervención e injerencia 
en los asuntos internos de los Estados, algo que se ha dado en llamar la “Doctrina 
Juárez” (Fernández Ruiz, 2018), posteriormente Doctrina Carranza y Doctrina 
Estrada, al grado que podríamos llamarla Doctrina Mexicana contra la interven-
ción extranjera, que nace del deseo de vida soberana de México.

Esta pulsión soberana se ve reafirmada en la reforma constitucional a los artículos 
19 y 40 en materia de fortalecimiento de la soberanía nacional que, entre otros, 
establece lo siguiente:

El pueblo de México, bajo ninguna circunstancia, aceptará intervenciones, intromisio-
nes o cualquier otro acto desde el extranjero, que sea lesivo de la integridad, indepen-
dencia y soberanía de la Nación, tales como golpes de Estado, injerencias en elecciones 
o la violación del territorio mexicano, sea esta por tierra, agua, mar o espacio aéreo. 
Tampoco consentirá intervención en investigación y persecución alguna sin la autori-
zación y colaboración expresa del Estado Mexicano, en el marco de las leyes aplica-
bles. (Diario Oficial de la Federación, 2025).

Esta pulsión soberana antintervencionista y antimperialista mexicana está justificada 
por las agresiones extranjeras. 

Un breve recuento de las intervenciones extranjeras contra México es ilustrativo: en 
1829 España intentó reconquistar el país sin éxito; Francia intervino en 1838 en la 
Guerra de los Pasteles por reclamaciones económicas; entre 1846 y 1848, EE. UU. 
invadió México y le arrebató más de la mitad de territorio; en 1861, Francia, Inglaterra 
y España presionaron por el pago de la deuda externa, pero solo Francia, que 
deseaba contener a los EE. UU., continuó con la invasión, estableciendo el fallido 
Segundo Imperio entre 1862 y 1867; en 1914, EE. UU. ocupó Veracruz, y en 1916 lanzó 
una expedición para capturar a Pancho Villa; en 1942, México entró en la Segunda 
Guerra Mundial tras el hundimiento de buques por submarinos alemanes (Ayala, 
2005). 

Y más recientemente, los EE. UU. declararon como “terroristas” a la delincuencia 
organizada mexicana, a los llamados “cárteles de la droga” (Departamento de 
Estado de EE. UU., 2025), abriendo la posibilidad del uso de la fuerza contra los 
mismos bajo el concepto de amenazas a su seguridad nacional, lo que muestra su 
pulsión injerencista.  



edición especial

91

La Constitución Política de la República Mexicana de 1857
Como nos recuerda Tena (2017), el encabezado completo de la Constitución de 
1857 dice así: “Constitución Política de la República Mexicana, sobre la indestructi-
ble base de su legítima independencia, proclamada el 16 de septiembre de 1810 y 
consumada el 27 de septiembre de 1821”. Fue jurada el 5 de febrero de 1857 e inicia 
invocando el “nombre de Dios” y “con la autoridad del Pueblo Mexicano”. Estuvo 
vigente hasta la aprobación de la Constitución de 1917, habiendo estado en vigor 
por 60 años (Cruz, 2004; Ayala, 2005; Pérez, 2008). 

Aunque en términos formales la Constitución de Apatzingán de 1814 —práctica del 
pueblo mexicano en ejercicio de su pulsión soberana libertaria— no estuvo vigente, 
es el primer texto jurídico que reconoce los derechos del hombre (excluyendo a la 
mujer), por lo que se le debe a esta la primera declaración de derechos del pueblo 
mexicano (Esquivel, 1984).

Pero la Constitución de 1857 fue la primera en establecer un catálogo de esos dere-
chos que hoy llamamos derechos humanos: libertad de expresión, enseñanza, 
tránsito, trabajo, reunión y petición. Consagra el derecho soberano y popular de 
alterar o modificar la forma de su gobierno y define a la República como represen-
tativa, democrática y federal. Como ratificó la Ley Lerdo, afectando los intereses de 
la Iglesia católica, el Papa Pío IX la condenó e invitó a los católicos a oponerse a las 
leyes que suprimían los privilegios eclesiales. La oposición del clero y conservado-
res llevó al golpe de Estado (Plan de Tacubaya), desencadenando la Guerra Civil de 
Reforma (de la Cueva, 1994; INEHRM, 2021). Prohibió la celebración de tratados para 
la extradición de reos políticos, norma que se mantiene hasta la fecha y constitu-
cionalizó el célebre Juicio de Amparo (de la Cueva, 1994; Cruz, 2004).

Durante la intervención francesa, estando vigente la Constitución de 1857, el 
gobierno de Juárez desconoció los tratados celebrados con los países europeos 
que apoyaron la intervención o reconocieron al gobierno imperial de Maximiliano 
de Habsburgo, por lo que perdieron el derecho a exigir el cumplimiento de dichos 
tratados (Méndez-Silva, 2010b). Es decir, en el sentido de que “entre los individuos, 
como entre las naciones, el respeto al derecho ajeno es la paz”, la Doctrina Juárez 
incluye la negación de validez de tratados emanados de intervenciones imperiales. 
Un desarrollo posterior de esta práctica mexicana fue la Doctrina Estrada. El pen-
samiento jurídico mexicano de repercusión internacional es antintervencionista y 
antimperialista. 

La Constitución confirió al Congreso —unicameral un tiempo, luego al Senado— la 
facultad de aprobar los tratados con la finalidad de que el Ejecutivo no pudiera 
comprometer los intereses de la nación mediante acuerdos no aprobados por el 
Congreso. No obstante, en la práctica constitucional mexicana, el presidencialismo 
mexicano implicó que el Senado difícilmente rechazara tratados negociados por el 
ejecutivo federal.

Los esfuerzos de liberales como Ponciano Arriaga e Ignacio Ramírez, el Nigromante 
(el que adivina el futuro invocando a los muertos, recuerda Monsiváis, 2006), de 



comisión nacional de los derechos humanos

92 

incluir reformas sociales para regular el derecho de propiedad y promover la divi-
sión de latifundios fueron rechazadas, afectando los derechos de las clases popula-
res. Esto sentó las bases del descontento en el Porfiriato (de la Cueva, 1994). 

Una mención especial requiere Ignacio Ramírez, el Nigromante, quien como dipu-
tado constituyente criticó que el proyecto constitucional se limitara a una estruc-
tura político-formal sin abordar los grandes problemas sociales, como el despojo 
de sus tierras a los pueblos indígenas, a quienes les reconoció el derecho a la rebe-
lión armada para impedirlo. También se pronunció a favor de conceder la ciudada-
nía a las mujeres. Participó en la redacción de las Leyes de Reforma y se desempeñó 
como magistrado de la Suprema Corte de Justicia de la Nación (de la Cueva, 1994; 
INEHRM, 2021). Fue considerado por Antonio Caso como “uno de los mexicanos 
más grandes y más puros” (Monsiváis, 2006).

El Porfiriato (1876-1911) adoptó el positivismo 
como filosofía de Estado
Porfirio Díaz gobernó con la Constitución de 1857, la que modificó para adaptarla a 
sus intereses políticos, particularmente el de la reelección. Esta constitución le 
sirvió de marco legal para la dictadura (Córdova, 1975). El Porfiriato fue una moder-
nización desde arriba que favoreció la acumulación de capital (Córdova, 1989). 
Siguiendo el liberalismo, agravó el despojo de sus tierras a los pueblos y los peque-
ños propietarios. Promovió la privatización masiva de tierras comunales (Semo, 
2022). El país se convirtió en agro y minero exportador, y garantizó al capital extran-
jero la explotación de la riqueza nacional, ligando el desarrollo a los intereses 
extranjeros (Córdova, 1989).

La legislación porfirista se puso al servicio de la promoción de los intereses priva-
dos nacionales y extranjeros. (Córdova, 1989; Narváez, 2007 Semo, 2015). La ley era 
“extremadamente cruel para el mexicano pobre” y “extremadamente benigna 
para el extranjero” (Benítez, 1977). México fue un receptor de inversión extranjera 
con un flujo de $2,700 millones de dólares para 1910, representando el 70% de las 
inversiones totales. El capital extranjero dominaba el 90% de los ferrocarriles, la 
minería y la industria, es decir, encarnaba la idea de que el desarrollo viene solo de 
afuera (Córdova, 1977; Córdova, 1989; Semo, 2015; INEHRM, 2021; Semo, 2022). 

Fue un gobierno de “simulación democrática” (Benítez, 1977). La reacción popular 
fue la Revolución Mexicana.

La producción jurídica del Porfiriato se caracterizó por una abundante labor legis-
lativa (Pérez, 2008; Sotomayor, 2017): el Código Civil del Distrito Federal (1884), el 
Código de Comercio Federal (1884/1889; vigente hasta hoy), la Ley Minera (1982), la 
Ley de Instituciones de Crédito (1897) y la Ley Petrolera (1901). El pensamiento jurí-
dico de esta época estuvo influido por el Positivismo, introducido por Gabino 
Barreda en la administración de Porfirio Díaz. Este se materializó en el grupo cono-
cido como los Científicos o Unión Liberal, que promovía gobernar el país de acuerdo 
con la ciencia económica. 



edición especial

93

Algunos juristas y pensadores más relevantes de esta etapa fueron: los hermanos 
Pablo y Miguel Macedo, Justo Sierra (figura clave del Positivismo en México, autor 
de Lecciones del Derecho Marítimo Internacional del año 1854), Jacinto Pallares 
(profesor de Derecho Mercantil, Derecho Civil, Oratoria Forense y Derecho Natural 
en la Escuela Nacional de Jurisprudencia, autor, entre otros, de Historia del derecho 
mexicano de 1901), José María Lozano (autor de Tratado de derechos del hombre 
de 1876), Ignacio L. Vallarta (amparista célebre, fue presidente de la Suprema Corte 
de Justicia de la Nación, autor de El juicio de amparo y el Writ of Habeas Corpus de 
1896), Emilio Rabasa (autor de La Constitución y la dictadura, promotor de los prin-
cipios de elección por voto universal del presidente, derecho del Ejecutivo a iniciar 
leyes y facultad del Ejecutivo de vetar las disposiciones del Legislativo; “uno de los 
más brillantes juristas que ha dado México”, según Arnaldo Córdova), Wistano Luis 
Orozco (autor de Legislación y jurisprudencia sobre terrenos baldíos de 1895, pre-
cursor de la Revolución) y Jorge Vera Estañol (autor de La evolución jurídica del 
año 1902) (Sánchez Vázquez, 2001; Cruz, 2004; Narváez, 2007b; Pérez, 2008).

El pensamiento jurídico porfirista fue un positivismo que justificó el presidencia-
lismo mexicano. Esta forma de pensar, aunque con matices, perdura hasta nues-
tros días. El derecho positivo está compuesto por aquellas normas que la autoridad 
impone en una época y lugar determinados (Gutiérrez y Ramos, 2009); por ende, 
está asociado al poder político ejercido en un momento y lugar.

El pensamiento jurídico mexicano en el ámbito internacional estaba también 
marcado por el Positivismo y por un desarrollo hacia afuera, otorgando privilegios 
al capital extranjero; algo que tiene parecido a la etapa salinista en que se negoció 
el TLCAN.

El derecho de la Revolución Mexicana:  
la Constitución de 1917
Entre 1907 y 1910 hubo pánico financiero en los EE. UU. Ocasionó una recesión en 
México (1907-1909) que provocó el cierre de minas importantes por la caída de los 
precios del cobre y la plata. Afectó a todas las clases sociales; se agravó con la sequía 
y la hambruna de 1909-1910 (Córdova, 1975; Semo, 2022). A estas razones externas 
de la crisis del porfirismo, se añaden tensiones internas como el agotamiento del 
régimen dictatorial y el latifundismo (Córdova, 1975 y 1989). 

Claro. Aquí tienes la redacción corregida, sin modificar el contenido ni la informa-
ción, solo ajustando la puntuación, el ritmo y la claridad sintáctica:

La respuesta a la crisis del porfirismo se manifestó en:

	■ El Programa (magonista) del Partido Liberal de 1906: planteó la abolición 
del latifundismo, la redistribución de la propiedad rural y el reconoci-
miento de derechos laborales como la jornada reducida y mejores 
prestaciones.

	■ El Plan (maderista) de San Luis Potosí de 1910: impulsó la democracia 
electoral y fue el detonante del movimiento armado.



comisión nacional de los derechos humanos

94 

	■ El Plan (zapatista) de Ayala de 1911: propuso la restitución de tierras, 
montes y aguas usurpadas a los pueblos o los ciudadanos que poseyeran 
títulos correspondientes; paradójicamente, se trataba de una exigencia 
de cumplimiento de los títulos de propiedad.

	■ El Plan (carrancista) de Guadalupe de 1914: facultó al Jefe 
Constitucionalista para expedir leyes agrarias orientadas a la restitución 
de tierras y la disolución de latifundios, así como legislación laboral. Estas 
concesiones parciales buscaban controlar el poder popular representado 
por Villa y Zapata, en lo que Arnaldo Córdova (1989) definió como un 
“estilo populista” de gobernar.

	■ La Ley Agraria de 1915: dispuso la nulidad de las enajenaciones de tierras, 
aguas y montes de los pueblos, con el propósito de restituir tierras y favo-
recer la formación de la pequeña propiedad; representó el inicio de la 
reforma agraria institucional.

	■ El Programa de Reformas Político-Sociales de la Soberana Convención 
Revolucionaria de 1916: surgido de la fallida Convención de 
Revolucionarios de Aguascalientes, fue considerado por Arnaldo Córdova 
(1989) como “uno de los proyectos políticos más elevados y democráticos 
de la historia política de México”. De no haber perdido Villa en Celaya, esta 
convención dar a México una constitución aun más radical y popular.

Estos antecedentes de la Constitución de 1917 explican por qué es la primera “cons-
titución social” del mundo (de la Cueva, 1994). Consagró garantías sociales como 
los derechos laborales (artículo 123) y agrarios (artículo 27) y otorgó poderes recto-
res al Estado mexicano, pero sin el propósito de romper con el sistema capitalista, 
definido como un “Estado de Compromiso populista” (de la Torre, 2019). 

Vale hacer hincapié en que desde su publicación el 5 de febrero de 1917, como una 
reforma a la Constitución de 1857, el artículo 27 dispone que la Nación tiene el 
derecho de regular el aprovechamiento de los elementos naturales susceptibles 
de apropiación, y esto se hará con el objeto de hacer una distribución equitativa de 
la riqueza pública y cuidar de su conservación. Es decir, es una obligación constitu-
cional procurar la distribución equitativa de la riqueza de los recursos naturales 
susceptibles de apropiación. Hay una línea del tiempo que nos remite hasta 
Morelos, quien propuso moderar la opulencia y la indigencia. Así, habría un consti-
tucionalismo social presente desde la institución de México, un derecho institu-
yente social, marcado por la situación colonial primero (durante la Nueva España) 
y dependiente después (post independencia). 

El artículo 27 constitucional —que reivindica el dominio originario de la Nación 
sobre el subsuelo, incluyendo el petróleo— se convirtió en el fondo de la disputa 
petrolera posterior hasta la Expropiación Petrolera de 1938, una especie de tercera 
reforma, ahora social y económica. Un ejemplo más de que la pulsión soberana ha 
estado y está presente en el devenir del pueblo mexicano y sus textos y leyes fun-
damentales. La soberanía es el fundamento del pensamiento político y jurídico 
internacional.



edición especial

95

Por su parte, la Doctrina Carranza negó los privilegios a los intereses extranjeros 
concedidos durante el Porfirismo, exigiendo que los extranjeros obedecieran las 
leyes mexicanas sin usar la influencia de sus gobiernos (Córdova, 1975). Esta doc-
trina sintetiza el derecho a existir de los países débiles frente a los fuertes. Un desa-
rrollo posterior se da con la Doctrina Estrada, que no llamamos Doctrina Calles por 
la buena reputación, bien ganada, del cardenismo. Y, como se dijo antes, antes 
estuvo la Doctrina Juárez.

La Doctrina Estrada significa que México no se pronuncia sobre reconocimientos 
de Estados o gobiernos, por considerarla una práctica contra la soberanía de los 
países (Becerra y Benavides, 2010). Es una doctrina o práctica del Estado mexicano 
cuyo principio rector es la autodeterminación de los pueblos, la no injerencia, la no 
intervención en los asuntos internos de los Estados. Desde el inicio de su vida inde-
pendiente, México ha sido objeto de codicia por sus recursos naturales; por ende, 
según Jorge Castañeda y Álvarez de la Rosa, esto motiva una política exterior 
“defensiva” apoyada por el derecho, no por la fuerza, sino al desequilibrio de fuerzas 
(Méndez-Silva, 2010b).

Desde entonces, México produjo un cuerpo importante de juristas interna- 
cionalistas:

	■ Isidro Fabela: representante de México ante la Sociedad o Liga de las 
Naciones, donde condenó la anexión nazi de Austria y la agresión de la 
URSS a Finlandia, además de apoyar al gobierno legítimo republicano 
español. Fue juez de la Corte Internacional de Justicia entre 1946 y 1952.

	■ Narciso Bassols: jurista, intelectual y economista socialista indepen-
diente posrevolucionario, crítico de las regresiones camachistas en 
materia laboral y agraria. Se le atribuye la fundación de la Escuela Nacional 
de Economía, hoy Facultad de Economía de la UNAM.

	■ Alfonso García Robles: Premio Nobel de la Paz 1982 por ser promotor del 
desarme nuclear mediante el Tratado de Tlatelolco, que declara a América 
Latina y el Caribe como zona libre de armas nucleares.

	■ Jorge Castañeda y Álvarez de la Rosa: autor de dos obras clásicas —
Valor jurídico de las resoluciones de Naciones Unidas y México y el orden 
internacional— en las que desarrolla la doctrina del valor jurídico de 
ciertas resoluciones de organismos internacionales, citada internacional-
mente y adoptada en parte por la Corte Internacional de Justicia en su 
Opinión Consultiva sobre la legalidad de las armas nucleares (CIJ, 1996). 
Tuvo un papel notable en la definición de la Zona Económica Exclusiva 
en el nuevo derecho del mar y, como canciller de México, impulsó la rati-
ficación de los tratados de derechos humanos.

	■ César Sepúlveda: decano de los internacionalistas mexicanos y autor del 
clásico texto Derecho Internacional Público. No separaba el derecho de 
la política, pues apoyó la tesis de un derecho internacional con caracterís-
ticas latinoamericanas. Fue de los pocos académicos mexicanos que 
impartió cursos en la Academia de Derecho Internacional de La Haya.



comisión nacional de los derechos humanos

96 

	■ Antonio Gómez Robledo: autor de la célebre obra El ius cogens interna-
cional, considerado uno de los últimos enciclopedistas mexicanos y 
también de los pocos que dictaron cursos en la Academia de La Haya.

	■ Héctor Cuadra: uno de los introductores en México de los estudios de 
derecho económico. Fue un crítico severo de las desigualdades sociales, 
en particular de las violaciones graves a los derechos humanos, como el 
apartheid.

	■ Modesto Seara Vázquez: autor del clásico Derecho Internacional Público. 
Tras llegar a México desde España, se vinculó con figuras como Isidro 
Fabela y fue impulsor y fundador de diversas instituciones universitarias 
en Oaxaca.

	■ Bernardo Sepúlveda Amor: representante de México en el Grupo de 
Contadora que funcionó como mediador en el conflicto armado centroa-
mericano. Fue canciller de México y juez de la Corte Internacional de 
Justicia.

	■ Héctor Fix-Zamudio: autor de múltiples obras de derecho constitucio-
nal; juez y presidente de la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
(IDH) que contribuyó a consolidar. Uno de los edificios de la Comisión 
Nacional de los Derechos Humanos (CNDH) lleva su nombre. 

	■ Sergio García Ramírez: también juez y presidente de la Corte IDH; se le 
atribuye haber acuñado el concepto de “control de convencionalidad”.

	■ Manuel Becerra Ramírez: autor de obras ya clásicas como El control de 
aplicación del derecho internacional en el marco del Estado de derecho, 
La recepción del derecho internacional en el derecho interno y Las 
fuentes contemporáneas del derecho internacional. Su trabajo desarro-
lla la Doctrina Castañeda sobre el valor jurídico de ciertas resoluciones de 
organismos internacionales. Formador de generaciones de investigado-
res e investigadoras, fue director y fundador del Anuario Mexicano de 
Derecho Internacional (AMDI) e investigador emérito del SNII.

Finalmente, la apertura de México al sistema económico internacional —ingreso al 
GATT en 1986, negociación y entrada en vigor del TLCAN en 1994 y la celebración de 
múltiples tratados comerciales— y la creación de la CNDH en la década de 1990 
—lo cual fue una exigencia para la firma del TLCAN y la aceptación de la jurisdic-
ción de la CorteIDH en 1998— provocaron que los estudios de derecho internacio-
nal en México se concentraron cada vez más en temas económicos muy 
especializados y en una visión individualista y formalista de los derechos humanos, 
quizás ajenos a los pronunciados cambios en el ámbito geopolítico. Estos se vieron 
influidos por una concepción positivista y formalista, como si los aspectos políticos 
o económicos no tradicionales mancharan una ciencia pretendidamente neutra. 

Hacen falta más diálogo de saberes y una lectura crítica del derecho y los derechos 
humanos en los estudios de derecho internacional: más “suciedad” por decirlo 
coloquialmente; así como realizar el perene proyecto de integración nuestroame-
ricana, tal vez a través de la CELAC, en que se adopte un nuevo sistema 



edición especial

97

nuestroamericano de derechos humanos, sin la carga de la Guerra Fría que aun 
sufre el sistema interamericano de derechos humanos.

Nuevos horizontes
En la actual CNDH y su Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de 
Piedra” (CENADEH) se apuesta por una lectura crítica de los derechos humanos 
con enfoque democrático, popular y soberano, lo que es coherente con la pulsión 
soberana del pueblo mexicano. 

Desde un enfoque crítico, el derecho no es solo una forma jurídica surgida de auto-
ridad competente; tampoco es neutro y aséptico sino que tiene un componente 
político e ideológico (Espinoza et al., 2023), producto de factores reales de poder. Se 
diría que es el lenguaje del poder. Según la crítica jurídica, la realidad debe abor-
darse como una totalidad contradictoria, no desde la abstracción formal (Rivera, 
2023). 

Con estos criterios, es palpable que los derechos humanos se convirtieron en un 
lenguaje indiscutible, pero no necesariamente reales. Muchas veces se han invo-
cado para su violación: el caso de la agresión militar de la OTAN contra la entonces 
Yugoslavia, hoy Serbia, a la que se despojó ilegalmente de parte de su territorio, 
creando artificialmente y por la fuerza el nuevo Estado de Kosovo. Como EE. UU. no 
logró el aval del Consejo de Seguridad de la ONU para el uso de la fuerza, invocó un 
supuesto derecho de “intervención humanitaria” (Chomsky, 2002), que no es otra 
cosa que el derecho del más fuerte.

Así como el neoliberalismo y su cultura han afectado los derechos humanos, en el 
ámbito internacional la gobernanza global tiende a deconstruir “las formas tradi-
cionales del derecho y de la soberanía” (Negri, 2023). No obstante, al analizar las 
contradicciones reales, es indiscutible que el patrón de acumulación neoliberal 
está agotado. Esto abre nuevas perspectivas y nuevos bloques de poder como los 
BRICS y, por ende, nuevos enfoques jurídicos. La manifestación política del agota-
miento de la acumulación capitalista es el tránsito del unipolarismo estadouni-
dense al multipolarismo (Hernández y Rojas, 2024). Los EE. UU. atraviesan una 
crisis productiva y una involución de su fuerza industrial, mientras China continúa 
el aumento vertiginoso de su fuerza productiva, cuyo excedente canalizan en el 
magnoproyecto La Franja y la Ruta, creando propias instituciones financieras.

Durante el neoliberalismo, México se integró a la economía global con un modelo 
exportador alienado del mercado interno y con un alto componente de importa-
ción. La crisis hegemónica de los EE. UU. abre la posibilidad material de que México 
amplíe los grados de autonomía y soberanía económica para definir políticas con 
contenido social propio. Esto abre la puerta a nuevos enfoques jurídicos, ya no 
mimetizados con un hegemón en declive, sino con un enfoque soberanista. 

Por eso para la nueva CNDH (2024a), “la soberanía es el valor nacional quizá más 
importante”, y uno de los principios que rigen su funcionamiento es la “supremacía 
de la soberanía y los derechos humanos del pueblo de México”. Se busca cambiar 



comisión nacional de los derechos humanos

98 

la relación con la dinámica global de derechos humanos, enfatizando la soberanía 
nacional, una visión crítica del modelo neoliberal y una agenda nacional propia 
que refleje la realidad del pueblo mexicano, que no siga las recetas de organismos 
internacionales. Esto implica una lectura crítica del sistema regional y global de los 
derechos humanos: que haya más estudios de derecho internacional y de dere-
chos humanos con este enfoque.

Conclusiones 
El pensamiento jurídico mexicano en derecho internacional está marcado desde 
su nacimiento por la pulsión de soberanía popular: no es otra cosa que el derecho 
de existir.

Algunas prácticas mexicanas se convirtieron en principios de derecho internacio-
nal: el uti possidetis (la colonia independizada conserva el territorio colonial), así 
como la no intervención y no injerencia en los asuntos internos de los Estados 
(doctrinas Juárez, Carranza y Estrada).

Otra característica del pensamiento jurídico mexicano internacional es la promo-
ción de la paz, principio constitucional incorporado en la Constitución. Consta en el 
histórico papel mediador de México en conflictos como el centroamericano. Fue 
sede y convocante para adoptar el Tratado de Tlatelolco que declara a la región una 
zona libre de armas nucleares. Aceptó la postura de CELAC que declara a América 
Latina y el Caribe como “zona de paz”. Se adhirió a los recursos presentados por 
Sudáfrica ante la Corte Internacional de Justicia contra Israel por el delito de geno-
cidio contra el pueblo palestino. Se ha sumado a la petición de Chile a la Corte 
Penal Internacional para investigar delitos de su competencia (genocidio, críme-
nes de lesa humanidad, crímenes de guerra y agresión) presuntamente cometidos 
por líderes del Estado de Israel contra la población de Palestina.

Enfatizamos: la CNDH se pronunció contra el castigo colectivo a la población pales-
tina, el retroceso global en protección de los derechos humanos y criticó el fracaso 
del Consejo de Seguridad de la ONU. Llamó a revisión del pacto de postguerra que 
originó ONU y a poner fin al bloqueo económico, retomar la solución pacífica de 
controversias y al diálogo, así como al reconocimiento del derecho a existir del 
Estado Palestino (CNDH, 2024b).

En el ámbito interno, México está dando algunos pasos para saldar su deuda con 
un pasado de violencia política que atentó contra los derechos democráticos del 
pueblo. Un ejemplo de ello es la Recomendación 98VG/2023 de la CNDH sobre 
violencia política de Estado en el periodo 1965-1990.

La nueva CNDH y el CENADEH “Rosario Ibarra de Piedra” promueven una lectura 
crítica de los derechos humanos y de paz crítica, integrada en la Declaración de Los 
Pinos, y analiza los efectos del neoliberalismo en los derechos humanos, a los que 
intenta despojar de la cultura individualista y simuladora para convertirlos en 
deseo viviente. 



edición especial

99

Este enfoque abre nuevos horizontes creativos en los estudios jurídicos que tiendan 
a la democratización de los sistemas regional y universal de derechos humanos y 
del derecho internacional.

Fuentes
Ayala Anguiano, A. (2005). La epopeya de México. I: De la Prehistoria a Santa Anna. 

Fondo de Cultura Económica.
Becerra Ramírez, M., y Benavides, L. (2010). La independencia y revolución mexica-

nas a la luz del derecho internacional. En R. Méndez-Silva (Coord.), El dere-
cho en México: Dos siglos (1810-2010) (Vol. 2, Derecho internacional, pp. 1–61). 
Editorial Porrúa; UNAM.

Benítez, F. (1977). Lázaro Cárdenas y la Revolución Mexicana. I: El Porfirismo. Fondo 
de Cultura Económica.

Cassese, A. (2005). International law (2a ed.). Oxford University Press.
Comisión Nacional de los Derechos Humanos [CNDH]. (2024a). Plan Estratégico 

Institucional 2025-2029. https://www.cndh.org.mx/sites/default/files/doc/
Transparencia/17/PEI_2025-2029.pdf

Comisión Nacional de los Derechos Humanos [CNDH]. (2024b). Pronunciamiento 
(DGDDH/007/2024) ante la Crisis Humanitaria en Gaza. https://www.cndh.
org.mx/sites/default/files/documentos/2024-03/PRON_07_2024.pdf

Concheiro Bórquez, E., González Jiménez, A. F., Guevara Santiago, A. A., Ortega 
Reyna, J., y Pacheco Chávez, V. H. (Coords.). (2015). Antología del pensamiento 
crítico mexicano contemporáneo. CLACSO.

Córdova, A. (1975). La ideología de la Revolución Mexicana: La formación del nuevo 
régimen (4a ed.). Era.

Córdova, A. (1977). La formación del poder político en México (5 a ed.). Era.
Córdova, A. (1989). La revolución y el Estado en México. Era.
Corte Internacional de Justicia. (1996). Legalidad de la amenaza o el empleo de 

armas nucleares (Opinión Consultiva).
Cruz Barney, O. (2004). Historia del derecho en México (2a ed.). Oxford University 

Press México.
Chomsky, N. (2002). El nuevo humanismo militar: Lecciones de Kosovo. Siglo XXI.
De la Torre Rangel, J. A. (2019). Lecciones de historia del derecho mexicano (2a ed.). 

Porrúa.
Diario Oficial de la Federación (2025, 1 de abril). Decreto por el que se reforma el 

segundo párrafo del artículo 19 y se adicionan los párrafos segundo y tercero 
al artículo 40 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, en 
materia de fortalecimiento de la soberanía nacional. https://www.diputados.
gob.mx/LeyesBiblio/ref/dof/CPEUM_ref_273_01abr25.pdf 

Departamento de Estado de los Estados Unidos (2025, 20 de febrero). Designación de 
cárteles internacionales como terroristas. https://www.state.gov/translations/
spanish/designacion-de-carteles-internacionales-como-terroristas 

Espinoza Hernández, R., Flores Valtierra, L. S., y Castellanos Mariano, R. L. (Comps.). 
(2023). Nuevos referentes en derechos humanos: El Derecho Crítico. Antología 
(Tomo I). CNDH.



comisión nacional de los derechos humanos

100 

Esquivel Obregón, T. (1984). Apuntes para la historia del derecho en México (2a ed., 
Vol. II). Porrúa.

Fernández Ruiz, J. (2018, 31 de julio). Curso de Verano: La doctrina Juárez, 
sesión 5 [Video]. YouTube. Canal INEHRM. https://www.youtube.com/
watch?v=O10B4d3YW3c 

Guerra Vilaboy, S. (2015). Historia mínima de América Latina. Facultad de Filosofía 
y Letras-UNAM; Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe 
(CIALC).

Gutiérrez Aragón, R., y Ramos Verástegui, R. M. (2009). Esquema fundamental del 
derecho mexicano (17a ed.). Porrúa.

Hernández Calvario, C., y Rojas Silva, O. (2024). El nearshoring y la 4T: Una nueva 
integración a la economía mundial. Denarius: Revista de Economía y 
Administración, 46, 11–40.

Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México [INEHRM]. 
(2021). Historia del pueblo mexicano. INEHRM.

Izquierdo y de la Cueva, A. L. (Comp.). (1994). El humanismo jurídico de Mario de la 
Cueva: Antología. Fondo de Cultura Económica; Instituto de Investigaciones 
Jurídicas-UNAM.

Jones Corredera, E. (2024). Odious debt: Bankruptcy, international law, and the 
making of Latin America. Oxford University Press.

López-Bassols, H., y Uribe Granados, G. P. (2014). Derecho internacional público y 
jurisprudencia internacional (4ª ed.). Porrúa; Universidad de Guadalajara.

Méndez-Silva, R. (2010a). Belice: El Tratado Mariscal-Spencer St. John de 1893. En S. 
García Ramírez y R. Méndez-Silva (Coords.), El derecho en México: Dos siglos 
(1810-2010): Derecho internacional (Tomo II, pp. 311-343). UNAM; Porrúa.

Méndez-Silva, R. (2010b). Constitución y tratados. En S. García Ramírez y R. Méndez-
Silva (Coords.), El derecho en México: Dos siglos (1810-2010): Derecho interna-
cional (Tomo II, pp. 179-243). UNAM; Porrúa.

Monsiváis, C. (2006). Las herencias ocultas de la Reforma liberal del siglo XIX (2ª 
ed.). Debate. 

Narváez Hernández, J. R., y Rabasa Gamboa, E. F. (Coords.). (2007). Problemas actua-
les de la historia del derecho en México. Porrúa; Tecnológico de Monterrey.

Narváez Hernández, J. R. (2007). Historia social del derecho y de la justicia. Porrúa.
Negri, A. (2023). El derecho de lo común. En R. Espinoza Hernández, L. S. Flores 

Valtierra, y R. L. Castellanos Mariano (Comps.), Nuevos referentes en derechos 
humanos: El Derecho Crítico. Antología. Tomo II (pp. 141–161). CNDH.

Pérez de los Reyes, M. A. (2008). Historia del derecho mexicano. Oxford University 
Press México.

Rivera Lugo, C. (2023). Comunismo y derecho: Reflexiones sobre la crisis actual 
de la forma jurídica. En R. Espinoza Hernández, L. S. Flores Valtierra, y R. L. 
Castellanos Mariano (Comps.), Nuevos referentes en derechos humanos: El 
Derecho Crítico. Antología. Tomo I (pp. 89–117). CNDH.

Salamanca, A. (2006). El derecho a la revolución: Iusmaterialismo para una política 
crítica. Facultad de Derecho de la Universidad Autónoma de San Luis Potosí; 
Comisión Estatal de Derechos Humanos de San Luis Potosí.



edición especial

101

Sánchez Vázquez, R. (2001). Génesis y desarrollo de la cultura jurídica mexicana. 
Porrúa.

Secretaría de Relaciones Exteriores. (2024, 18 de enero). Remisión de la situación 
de Palestina a la Corte Penal Internacional (CPI) (Comunicado No. 028). 
Gobierno de México.

Seara Vázquez, M. (2016). Derecho internacional público (25ª ed.). Porrúa.
Semo, E. (1976). Historia del capitalismo en México: Los orígenes, 1521/1763 (5a. ed.). 

Ediciones Era.
Semo, E. (2015). El ciclo de las revoluciones mexicanas. En E. Concheiro Bórquez, A. 

F. González Jiménez, A. A. Guevara Santiago, J. Ortega Reyna, y V. H. Pacheco 
Chávez (Coords.), Antología del pensamiento crítico mexicano contemporá-
neo (pp. 33-65). CLACSO.

Semo, E. (2022). Los combates por la historia y el socialismo: Escritos fundamenta-
les. CLACSO.

Sepúlveda, C. (2004). Derecho internacional (24ª ed.). Porrúa.
Soberánes Fernández, J. L. (2017). Historia del derecho mexicano. (16ª ed.). Porrúa.
Sotomayor Garza, J. G. (2017). Historia del Derecho y la Abogacía en México (2ª ed.). 

Porrúa.
Tena Ramírez, F. (2017). Leyes fundamentales de México, 1808-2017 (25ª ed.) Porrúa.
Von Franz, M.-L. (2002). La gata: Un cuento de redención femenina. Paidós.





103

Derechos Humanos y Anarquismo:  
Diálogos Críticos para una  
Cultura de la Paz.

Walter Martin Arellano Torres27, profesor adscrito al 
Seminario de Filosofía del Derecho de la Facultad de 
Derecho de la Universidad Nacional Autónoma de México

Nota del Autor

Profesor de tiempo completo por oposición, definitivo 
nivel “B” de la Universidad Nacional Autónoma de 

México, Facultad de Derecho, Seminario de Filosofía 
del Derecho, Ciudad de México.

Este trabajo fue realizado en el marco de los trabajos 
conjuntos con la Comisión Nacional de Derechos 

Humanos, Centro Nacional de Derechos Humanos 
“Rosario Ibarra de Piedra” en la segunda edición del 

Diplomado Internacional “Pensamiento Jurídico 
Mexicano, Crítica y Teoría Contemporánea del 

Derecho”.

Cualquier mensaje con respecto a este  
artículo debe ser enviado al correo: waltermarellano@derecho.unam.mx

Resumen
En este artículo se presenta una lectura crítica de los postulados contempo-
ráneos de los derechos humanos, desde la perspectiva anarquista, con el 
objetivo de aportar elementos conceptuales que puedan ser útiles para forta-
lecer la cultura de la paz en la praxis mexicana en nuestros días. Luego de 
hacer una lectura en torno a la violencia constitutiva del Estado, planteada 
por filósofos como Walter Benjamin y nutrida por la idea de la vulnerabilidad 

27	Es licenciado en Derecho, en Ciencias de la Comunicación, en Filosofía en Administración y 
Gestión Pública y también en Psicología, cuenta con dos Maestrías: una en Derecho y otra en 
Derecho Civil. Asimismo, es doctor en Derecho y doctor en Estudios Sobre el Desarrollo y candi-
dato a doctor en Educación. Es profesor de la Facultad de Derecho UNAM.



comisión nacional de los derechos humanos

104 

estructural de los derechos frente al poder a cargo de Giorgio Agamben y 
Boaventura De Sousa Santos, se argumenta que el modelo hegemónico de 
garantía estatal que permea la protección de los derechos humanos man-
tiene serias contradicciones entre la “promesa emancipadora” y la dependen-
cia con las estructuras jerárquicas que sistemáticamente legitiman y 
reproducen la desigualdad y coerción.

Esta investigación se adentra a las reflexiones de Pierre-Joseph Proudhon, 
Piotr Kropotkin, Emma Goldman, Errico Malatesta y los hermanos Flores 
Magón para evidenciar las críticas a la propiedad privada, la autoridad y al 
contrato social liberal. Ello con la firme convicción de replantear los dere-
chos humanos como prácticas sociales colectivas que brotan de la coopera-
ción, la solidaridad y la autogestión y no desde las prerrogativas verticales 
del Estado. Sostenemos que los principios anarquistas pueden nutrir la rea-
lidad derechohumanista en nuestro contexto y, de forma concreta, la 
agenda de la cultura de la paz que emprendió la Comisión Nacional de los 
Derechos Humanos (CNDH). 

Compartimos la tesis institucional de la CNDH de que es inaplazable forta-
lecer la cultura de la paz y, para ello, defendemos la idea de que es menester 
desplazar parcialmente la centralidad del Estado y exaltar el rol de las comu-
nidades en la defensa de la dignidad humana. La propuesta no es sustituir 
al paradigma de los derechos humanos sino reorientarlo hacia la horizonta-
lidad y la cooperación autogestiva y voluntaria. 

Palabras clave: Derechos humanos, anarquismo, cultura de paz, crítica al 
Estado, pensamiento jurídico crítico. 

Abstract
This article presents a critical reading of contemporary human rights princi-
ples from an anarchist perspective, with the aim of providing conceptual 
tools useful for crossing the boundary of mere theory and strengthening a 
culture of peace in Mexican praxis. After examining the notion of the State’s 
constitutive violence—articulated by philosophers such as Walter Benjamin 
and enriched by Agamben and De Sousa Santos through the idea of the 
structural vulnerability of rights vis-à-vis the very power that recognizes 
them—the argument proceeds to show that the hegemonic model of state-
based guarantees sustains serious contradictions between its “emancipa-
tory promise” and its dependence on hierarchical structures that 
systematically legitimize and reproduce inequality and coercion.

This research engages with the reflections of Pierre-Joseph Proudhon, Piotr 
Kropotkin, Emma Goldman, Errico Malatesta and the Magonist tradition to 
highlight their critiques of private property, authority, and the liberal social 



edición especial

105

contract, grounded in the conviction that human rights must be reimag-
ined as collective social practices emerging from cooperation, solidarity, 
and self-management rather than from the State’s vertical prerogatives. We 
contend that anarchist principles can enrich human-rights praxis in our 
context and, more concretely, the culture-of-peace agenda advanced by the 
CNDH.

We argue that strengthening a culture of peace is an urgent task that 
requires partially displacing the centrality of the State and elevating the role 
of communities in defending human dignity. The proposal is not to replace 
the human-rights paradigm, but to reorient it toward horizontality and 
cooperation.

Keywords: Human rights, anarchism, culture of peace, critique of the State, 
critical legal thought.

Introducción
Si bien es cierto que, al menos, discursiva y narrativamente, los planteamientos con 
los que se justifican las tesis de los derechos humanos son notoriamente benevo-
lentes, ello no implica que estén exentos de análisis críticos, tensiones o cuestiona-
mientos respecto al tono utópico con el que se invocan. Por ejemplo, cuando se 
habla de los principios rectores como la universalidad, interdependencia, indivisibi-
lidad y progresividad, los cuales lejos están de materializarse. Por otro lado, bajo la 
narrativa histórica, se presentan como “conquistas ganadas” en contra de los 
abusos de poder, pero paralelamente, la construcción normativa derechohuma-
nista se relata, define y regula por el propio aparato estatal. 

De igual forma, la fuerza del Estado no solo tiene la facultad de monopolizar las 
directrices discursivo-narrativas de los derechos humanos, sino que también tiene 
la facultad de manipularlos, suspenderlos y ejercerlos a su antojo, como de manera 
sistemática sucede so pretexto de la seguridad, el orden, el desarrollo o cualquiera 
que justique la hegemonía en el poder. Esto se agrava en situaciones de excepción 
como la pandemia de COVID-19 o en crisis político-sociales. 

Esta desafortunada paradoja es, en gran medida, objeto de nuestro estudio, con la 
firme intención de cuestionar la legitimidad y la violencia implícita que ello con-
lleva. De ahí que consideramos de gran valía recurrir al pensamiento anarquista, el 
cual nos otorga un marco teórico abundante para poner en duda la dimensión 
estatalista del discurso derechohumanista que heredamos del Estado moderno. 

Nos es de gran interés tomar los principios que rigen la teoría y práctica anarquista 
para abrir aristas epistémicas para repensar los derechos humanos desde posicio-
namiento no formalistas. En nuestro país estas meditaciones cobran especial pro-
tagonismo en el marco de la agenda de cultura de la paz, que acertadamente 
lidera la CNDH con la intención de evolucionar hacia la erradicación de la violencia, 
por medio de la participación ciudadana y el fortalecimiento de la comunidad. 



comisión nacional de los derechos humanos

106 

	 Así pues, a lo largo de estas páginas la persona lectora podrá encontrar 
algunas propuestas realizadas a partir del estudio de las tensiones que observa-
mos y posibilidades que, de manera preliminar, proponemos para mejorar la praxis 
de los derechos humanos. En el primer apartado se hace una mención en torno a 
los principios que rigen la filosofía anarquista y, en ese tenor, algunas de las que 
—pensamos— son las ideas y aportaciones más significativas de los considerados 
autores y autora clásicos, Posteriormente, nos permitimos —influidos por estas 
grandes mentes— abrir algunas líneas de la discusión para nutrir el paradigma de 
los derechos humanos y, de esa forma, contribuir desde la academia al fomento de 
una cultura de la paz edificada desde la horizontalidad. 

Para materializar los objetivos que nos hemos trazado, utilizamos el método de 
análisis documental crítico-comparado como se constata de la revisión teórico 
conceptual de obras representativas de los siguientes genios del anarquismo, a 
saber: Proudhon, Mijaíl Bakunin, Kropotkin, Goldman, Malatesta y los hermanos 
Flores Magón. De igual forma, se pone a consideración un examen crítico del para-
digma derechohumanista que consta de una contrastación del anarquismo con 
marcos contemporáneos del Derecho y la filosofía política (Benjamin, Agamben, 
De Sousa Santos, Aguiló y Gargarella). Por último, se plantea una articulación con 
la cultura de la paz y la práctica institucional, todo ello, por medio de la revisión de 
documentos signados por la CNDH, de donde tomamos la categoría de “paz 
crítica” y, por supuesto, los diagnósticos sobre las violaciones sistemáticas de los 
derechos humanos por parte del Estado. Esta estrategia metodológica tridimen-
sional nos permitió examinar e identificar los choques entre el modelo estatalista 
de derechos y el anarquista, pero también sus convergencias, las cuales pudieran 
ser útiles para la construcción de nuevas formas de entender la cultura de la paz. 

El análisis que realizamos nos permitió hacer una defensa de las principales tesis 
que planteamos, a saber: los derechos humanos son estructuralmente vulnerables 
por su dependencia y relación con el Estado; el anarquismo nos brinda nociones 
críticas sólidas para cuestionar la autoridad estatal; y, por último, los postulados 
anarquistas son de gran valía para buscar alternativas de prácticas de paz no coer-
citivas como lo son: la ayuda mutua, los acuerdos voluntarios, las normatividades 
no coercitivas y, claro está la horizontalidad. 

Todo ello nos permite sostener que el paradigma estatalista de los derechos 
humanos, si bien es insoslayable en circunstancias permeadas por la desigualdad 
y violencia, no es suficiente para materializar una auténtica cultura de la paz, lo 
cual se ve aún más lejos cuando este se ensombrece por la selectividad, la burocra-
tización y la cooptación de las luchas populares. 

Así pues, el anarquismo no debe entenderse como un proyecto utopista de aboli-
ción inmediata del Estado, sino como un marco crítico que aparta un amplio catá-
logo de categorías y propuestas para nutrir la praxis de los derechos humanos y la 
cultura de la paz hacia la horizontalidad, la participación social y la construcción 
del sentido de comunidad —más allá de la obediencia a normas coercitivas— para 
reorientar los derechos humanos hacia prácticas más solidarias. 



edición especial

107

Los Principios Rectores del Anarquismo

“No pertenezco a ningún partido ni camarilla;  
no tengoadeptos, ni colegas, ni compañeros. No he 

creado ninguna secta; aun cuando me lo ofrecieran, 
rechazaría el papel de tribuno

por la simple razón de que no deseo esclavizarme.”
 

P.J. Proudhon (1840)

Es menester remontarse a los postulados de la teoría jurídica clásica que, sin lugar 
a debate, extrae del liberalismo moderno la idea weberiana de que el Estado es el 
pilar fundamental del Derecho, lo que da pie a justificar que tiene “el monopolio de 
la violencia legítima”. Esto consiste en afirmar que “El Estado es aquella comuni-
dad humana que, dentro de un territorio determinado, reclama (con éxito) para sí 
el monopolio de la violencia física legítima” (Weber, 2004, p.33). En ese orden de 
ideas, es la coerción uno de los elementos esenciales para comprender tanto al 
“gran leviatán” como al orden normativo. En contraste con lo anterior, pensadores 
como Walter Benjamin (1995) evidencian que, en realidad, la violencia no es un 
mero instrumento que se usa de manera atípica, sino el fundamento que da origen 
a la instauración del Derecho. Es decir, no es un elemento accidental sino 
instrumental. 

Si aceptamos la tesis de Benjamin podríamos justificar que el Derecho positivo 
asegura la obediencia y la eficacia normativa por su capacidad de imponer y 
garantizar el orden social mediante el uso legítimo de la violencia, la cual, al final 
del día, es el corazón del Derecho, lo que demuestra una relación innegable entre 
juricidad y poder político. 

El Estado se conforma, se erige y se mantiene mediante la violencia en distintas 
manifestaciones, desde la más primitiva —la física— hasta la más sublime de 
carácter simbólico, institucional o jurídico. Esta última mediante legislaciones o 
sentencias, por ejemplo.  Así pues, el Derecho es un mecanismo que, antes que 
cualquier cosa, se encarga de sublimar, legitimar y validar la violencia por medio de 
la regulación conductual del individuo, impuesta en las normas jurídicas. 

Si bien parte del ejercicio de esa violencia puede asumirse como legítima, los 
juicios anarquistas presentan duras críticas en torno a la necesidad de tener un 
Estado de derecho. Tal es el caso de las ideas de Malatesta (1989), las cuales versan 
sobre la premisa de que la autoridad estatal descansa en la falsa creencia genera-
lizada de no poder vivir sin amo (Estado/gobierno): 

“Estamos acostumbrados a vivir bajo la dirección de un gobierno que acapara toda la 
fuerza, toda la inteligencia, toda la voluntad que puede dirigir en su provecho, y que 
dificulta, paraliza y suprime las que le son útiles u hostiles, y nos figuramos que todo lo 
que se hace en la sociedad se hace porque así lo quiere el gobierno, y que, por consi-
guiente, sin gobierno no habría en el cuerpo social ni fuerza, ni inteligencia, ni buena 



comisión nacional de los derechos humanos

108 

voluntad. Del mismo modo, como ya hemos dicho, el propietario se posesiona de la 
tierra, la hace cultivar en su provecho particular, dejando al trabajador lo estrictamente 
necesario para que pueda y quiera seguir trabajando, y este piensa que no podría vivir 
sin el patrono, como si este crease la tierra y las fuerzas de la naturaleza” (p. 51),

Podemos sostener que el anarquismo pondera, como uno de sus objetivos más 
prioritarios, develar que no es conveniente ni necesario ceder la libertad individual 
o colectiva a un ente estatal, como tampoco lo es reconocer y obedecer su orden 
normativo o legitimar sus mecanismos de violencia.  De esta idea primaria se des-
prenden otras de gran importancia, que es necesario precisar, para poder tener 
una comprensión panorámica de las propuestas que haremos al final del artículo.  

El primer principio que habría que considerar es que no toda autoridad es necesa-
riamente opresora, pero aquella que se impone por medio de la coerción necesita 
una legitimación y obediencia constante, lo que se contrapone con los ideales 
anarquistas que suponen que la autogestión es una alternativa no violenta para la 
buena convivencia humana. 

La referida organización autónoma supone que las relaciones sociales pueden 
materializarse de forma voluntaria, consensuada y por medio de una cooperación 
fundada en la empatía, el reconocimiento de la otredad y no en el miedo que 
genera la figura estatal. Este sistema alternativo anarquista apuesta por el apoyo 
mutuo y no por la competencia que pregonan los modelos liberales. Igualmente, 
es la antítesis del darwinismo social que tiene como estandarte la “competencia”.  
No perdamos de vista que Kropotkin (1902) asume que lo que garantiza la sobrevi-
vencia de las especies es, justamente, la cooperación. 

La colaboración recíproca entre comunidades (cooperación), al menos en el marco 
epistemológico anarquista, se dibuja como lo opuesto a un mecanismo instru-
mental o utilitarista, que se pondera y materializa como una práctica ética necesa-
ria para la armonía social, la cual, desde la perspectiva de Kropotkin (1902) es 
consecuencia de un hecho evolutivo. 

Para entender el posicionamiento de las doctrinas anarquistas es indispensable 
tener claridad respecto a sus principios rectores: la crítica a la autoridad, la asocia-
ción voluntaria y el apoyo recíproco, los cuales son soslayados en la praxis de las 
ideologías liberales. 

Una vez aclarados estos puntos, es menester explicar algunas posturas de quienes 
—consideramos— son las principales mentes del anarquismo: Proudhon, Bakunin, 
Kropotkin, Goldman, Malatesta y los hermanos Flores Magón —estos últimos en el 
caso mexicano—. Lo anterior, para respaldar y transparentar las ideas que han 
influenciado nuestro pensamiento para nutrir la reflexión de una paz horizontal 
que se abordará en el último apartado. 



edición especial

109

La crítica a la propiedad, la autoridad  
y el contrato de Joseph Proudhon
Como bien señala George Woodcock (1950) en el prólogo de ¿Qué es la Propiedad? 
Investigaciones sobre el Principio de Derecho y del Gobierno, Pierre Joseph 
Proudhon no fue el primero en defender los principios de los que hablamos en el 
párrafo anterior y buscar una sociedad sustentada en la cooperación y no en la 
coerción —como sí lo hizo William Godwin—. Pero sí fue el primero en usar el 
término anarquismo para referirse a un posicionamiento teórico que apostara por 
una síntesis entre el comunismo, la propiedad y la postura anti-estatalista. 

Uno de los grandes méritos de Proudhon (2005) fue acuñar la muchas veces malin-
terpretada frase que dicta: “la propiedad es un robo” (p.13). Con ello no se refería 
estrictamente al ámbito personal, sino a denunciar la toma del monopolio de los 
medios de producción, a los cuales culpó de la desigualdad estructural que nos 
aqueja hasta nuestros días. 

El citado pensador francés no solo denunció que la riqueza y sus mecanismos para 
producirla estaban en manos de unos pocos, sino que también plasmó su incon-
formidad acusando al contrato social liberal de suponer que los individuos son 
libres e iguales para pactar relaciones cuando, en términos fácticos, están limita-
dos por notorias asimetrías de poder. En otras palabras, denunció que la romaniza-
ción del Derecho liberal choca con la realidad de manera violenta cuando se 
confronta el discurso con la realidad. 

Si tomamos estas categorías para el análisis de nuestra coyuntura no nos sería 
difícil explicar que, a pesar de la epístola que tanto se pregona de “igualdad ante la 
ley” y la supuesta universalización de los derechos humanos, estos dos puntos son 
materialmente inaccesibles para quienes sufren la pobreza y la marginación 
estructural. Por ello, la crítica proudhoniana tiene hasta el día de hoy una vigencia 
indubitable para cuestionar la desigualdad desde la perspectiva jurídica, la cual, 
desde nuestra perspectiva, es una de las causas que merman la paz en el mundo 
actual. 

La crítica al Estado en Mijaíl Bakunin
Es bien sabido que Mijaíl Bakunin reconoció en Proudhon a un mentor y este, a su 
vez, también veía en él a un admirado intelectual. Sin embargo, la diferencia entre 
estos pensadores fue que Bakunin se caracterizó por ser más impulsivo e incendia-
rio, lo que no fue motivo para que tuvieran un distanciamiento personal, como sí 
sucedió entre Marx y Proudhon. 

No olvidemos que Marx y Bakunin permanecieron en el exilio en París y, concreta-
mente, vivieron en el mismo barrio que Proudhon: “Marx, Bakunin y Alexander 
Herzen se encontraban exiliados en París… también barrio de Proudhon. Pronto se 



comisión nacional de los derechos humanos

110 

hicieron amigos y pasaban días y hasta noches analizando las tácticas de la revolu-
ción y la filosofía de Hegel…” (Woodcock, pról. en Proudhon, s. f., pp. 10–11). 

Sin dejar de lado la entrañable amistad entre Proudhon y Bakunin (2010), el 
segundo fue más radical al considerar al Estado una estructura de dominación, de 
tal forma que —al amparo de su pensamiento— cualquier tipo de derecho que 
emane de él no se puede considerar emancipador sino, por el contrario, sus verda-
deras características son que es alienador, reproduce jerarquías, desigualdad y 
obediencia, incluso bajo los regímenes republicanos y democráticos. 

Cuando estamos en el plano de “lo jurídico”, el pensamiento de Bakunin (2010) se 
torna aún más contundente al afirmar que los derechos otorgados por el Estado se 
aplican de forma selectiva y pueden suspenderse en nombre del orden, la seguri-
dad o la estabilidad social. De ahí que afirme que se trata de “falsos derechos” que 
solo sirven para legitimar la existencia del Estado, pero que en la práctica sufren un 
regateo constante por parte de autoridades judiciales, ministeriales, policiales o 
burocráticas. 

Las reflexiones de Bakunin no nos son ajenas, como se puede constatar con las 
sistemáticas violaciones de derechos humanos en manos de los propios Estados 
contemporáneos. Estos, empero los mecanismos de diferente índole (jurisdiccio-
nales, no jurisdiccionales y cuasijurisdiccionales) y en distintos niveles (nacional e 
internacional), continúan perpetuando atentados contra la dignidad humana 
impunemente bajo la fuerza de su propia autoridad. 

La CNDH ha documentado en múltiples ocasiones esta paradoja, pues en gran 
medida, es su función principal: las propias instituciones encargadas de salvaguar-
dar los derechos, algunas veces, son exactamente las mismas que los vulneran 
(CNDH, 2023, pp.36-37). Inclusive, la propia CNDH en algunos periodos de su histo-
ria también ha sido señalada por ello. Verbigracia, en 2008 Human Rights Watch 
(2008) alzó la voz para evidenciar que esta institución fue parca frente a las viola-
ciones graves en contra de la dignidad humana cometidas por las fuerzas armadas.  

Con todo esto, no pretendemos negar la importancia del marco jurídico ni la rele-
vancia de las instituciones gubernamentales protectoras de derechos humanos en 
México, sino dejar claros los límites: no es posible hablar de un sistema eficaz de 
derechos si quienes pretenden garantizar su eficacia son los mismos que pueden 
suspenderlos o son sus aliados políticos. 



edición especial

111

La ayuda mutua frente al legalismo en Piotr Kropotkin
En el brillante prólogo que hace Ángel Capelletti (1989) de El Apoyo Mutuo —la cual 
podemos considerar la obra más famosa e influyente de Kropotkin— no solo deja 
ver su importancia en el plano de las ciencias sociales, sino también su impacto en 
la biología y, particularmente, como una respuesta contundente a las teorías com-
petitivas de Huxley y, por supuesto, una refutación impecable al ya mencionado 
darwinismo social, las cuales, consideramos, son la semilla de las tesis competivis-
tas neoliberales que hacen una apología a la competitividad como un supuesto 
motor necesario en la sociedad. 

Por supuesto que Kropotkin (1989) bajo ningún concepto respalda la idea de la 
competencia como elemento central del desarrollo social, sino que asume —por 
medio de un estudio serio, el cual, además, tiene guiños historiográficos y antropo-
lógicos— que, justamente, es la cooperación lo que verdaderamente puede soste-
ner la supervivencia humana:

“Los actos en cuya realización los hombres son guiados por su inclinación a la ayuda 
mutua constituyen una parte tan enorme de nuestra vida cotidiana que, si fuera 
posible ponerles término repentinamente, se interrumpiría de inmediato todo el pro-
greso moral ulterior de la humanidad. La sociedad humana, sin la ayuda mutua, no 
podría ser mantenida más allá de la vida de una generación.” (Kropotkin, 1989, p. 122).

Naturalmente, esta reflexión pone en duda la creencia liberal-jurídica de que la 
sociedad se mantiene por medio de la coerción normativa. Nótese que, para el 
autor en comento, la cooperación no es un aspecto extra-moral ni un comporta-
miento atípico en los grupos humanos, sino que es el factor que evita el colapso 
social. En otras palabras, lo que salvaguarda a la humanidad no es el orden jurídico, 
sino la cooperación cotidiana de la que el derecho parasita y administra. 

Podemos sostener, bajo la lectura de Kropotkin, que el apoyo mutuo es una prác-
tica que antecede al Estado y al Derecho, pues está arraigada en la biología y en la 
vida comunitaria de la humanidad, donde se desarrolla espontáneamente la soli-
daridad sincera, y no en la coerción, que es fruto de las patologías sociales. 

De manera un tanto forzada, podemos decir que Kropotkin se adelanta a dibujar 
los esbozos de instituciones de derecho alternativo, consideradas hoy día de gran 
envergadura, como: la justicia restaurativa, la mediación social, la autogestión 
comunitaria y, por supuesto, la construcción de la paz. De hecho, podríamos 
afirmar que la idea de “el apoyo mutuo” tiene un paralelismo con los principios de 
la denominada “paz crítica” que a decir de Guillermo Pereyra (2024) se construye 
por medio la participación comunitaria horizontal, sin recurrir a la violencia institu-
cional, para resolver conflictos. 

Claro que Kropotkin no es estrictamente un teórico de la mediación comunitaria, 
pero su pensamiento está más cerca de ella que de la autoridad estatal. Y podemos 
garantizar que asume que la cooperación es una prueba de la evolución y no un 



comisión nacional de los derechos humanos

112 

sueño utopista, como se ha calificado a su pensamiento. En el caso de los derechos 
humanos podríamos decir que, seguramente, los habría considerado frágiles por 
emanar del Estado, pues solo son resilientes si tienen su génesis de las interaccio-
nes sociales puras.

La emancipación moral frente al Estado.  
Una revisión de acuerdo con Goldman y Malatesta
Dos figuras insoslayables dentro del marco teórico anarquista —que no podíamos 
excluir de este estudio— son, sin duda, Emma Goldman y Errico Malatesta, quienes 
asentaron una perspectiva crítica-ética en torno a la obediencia y la capacidad de 
actuar moralmente sin recurrir a la coerción, como se constata de la obra de 
Goldman (2010), donde afirma que la emancipación no se reduce a un cambio ins-
titucional, sino que amerita un cambio categórico de conciencia. 

En ese sentido, Goldman (2010) asume que el derecho que no transforma las con-
diciones sociales de opresión no es suficiente. Por ello, podemos encontrar en sus 
ideas una influencia para el empoderamiento comunitario e, incluso, en lo que hoy 
llamamos procesos de justicia restaurativa; de manera concreta, aquellos basados 
en la palabra y escucha activa. 

Por su parte, Malatesta (1989) tiene una perspectiva pragmática que es bastante 
interesante, pues asume que más que una doctrina, el anarquismo es auténtica-
mente un método:

“Los anarquistas presentamos un método nuevo: la libre iniciativa de todos y el pacto 
libre después de que, abolida revolucionariamente la propiedad privada, todos estén 
en posesión de igualdad de condiciones para disponer de la riqueza social (…) y con la 
práctica, el método que realmente sea mejor acabará por triunfar”. (pp.69- 70)

De la transcripción podemos afirmar que este intelectual no admite una doctrina 
política catequista —como suelen ser los posicionamientos socialistas y comunis-
tas que irradian en el fanatismo casi religioso— sino que observa en el anarquismo 
un método vivo respaldado en el acuerdo voluntario, fundado en una ética práctica 
y abierta que da pauta para que la organización social emerja de la cooperación 
real y no de la coerción institucional. El método anarquista, hay que advertir, pone 
como primer punto de su agenda de lucha desmontar la desigualdad como 
aspecto prioritario. 

En ese orden argumentativo podemos sostener que, para Malatesta (1989), el 
Estado solo es necesario y posible por costumbre, miedo y por el adoctrinamiento 
de la educación autoritaria, y desprenderse de estos dogmas implica un complejo 
desaprendizaje de obediencias y creencias para pasar al anhelado estado de 
cooperación. 

Del pensamiento de los autores citados podemos asumir que la paz no es pasivi-
dad sino una forma de acción política, al igual que la libertad, que no se reducen a 
una ausencia normativa, sino a la erradicación de la dominación. 



edición especial

113

La crítica magonista al Estado
Los hermanos Flores Magón aportaron a la discusión latinoamericana ideas que 
impactaron en el pensamiento de otros personajes como la ya mencionada Emma 
Goldman o Alexander Berkman y, por supuesto en el lema “Tierra y libertad” que 
tomó como estandarte el zapatismo. Tampoco podemos negar su influencia en la 
Constitución mexicana de 1917, el movimiento obrero y el campesino. 

Las aportaciones del proyecto político-filosófico —e incluso artístico— magonista 
se encuentran condensadas en Regeneración, esfuerzo periodístico donde plan-
tearon críticas muy contundentes a la dictadura porfirista y, al mismo tiempo, evi-
denciaron la represión y el despojo en materia agraria: “Obreros de la ciudad: 
expiáis en estos momentos la falta que falsos amigos os hicieron cometer: la de 
desligaros de la acción de vuestros hermanos los obreros de los campos…” (Flores 
Magón, citado en Ojeda, s. f., p. 59). El pensamiento magonista resuena con la idea 
de la paz desde los pueblos reconocida en la literatura de la CNDH (Pereyra, 2024) 
como condición para una paz sostenible (pp.4-5). 

Las tesis magonistas introdujeron al debate de nuestro continente concepciones 
sumamente novedosas de la justicia social y de la organización comunitaria que 
fueron indispensables para discusiones que en nuestro contexto cobran especial 
relevancia, como: la autonomía, el autogobierno y los derechos colectivos. Es 
importante precisar que su pensamiento no solo luchó contra el autoritarismo de 
Porfirio Díaz, sino que aportó un marco alternativo para comprender la paz cons-
truida “desde abajo”. 

De manera directa podríamos interpretar que la paz verdadera y material solo es 
posible cuando hay condiciones materiales y políticas que auténticamente velen 
por la libertad común, lo que sin duda es un referente innegable de la paz crítica de 
la que hemos hablado, así como de la justicia restaurativa y los derechos 
colectivos. 

Posiciones Críticas desde el Anarquismo  
frente a los Derechos Humanos 
Una vez entendidos los principios anarquistas y explicadas —de manera muy 
breve— algunas de las premisas sustanciales de algunos de sus más grandes 
representantes epistémico-ideológicos, podemos sustentar que esta corriente de 
pensamiento nos da herramientas muy útiles y provechosas  para poner en duda 
al constitucionalismo moderno y, de manera muy puntual, para evidenciar la para-
doja de que los derechos humanos tienen la función de limitar el poder estatal, 
pero al mismo tiempo son definidos, regulados, garantizados e incluso suspendi-
dos —como se hizo duante la pandemia de COVID-19, en 2020— por ese mismo 
poder. 

Es decir, el Estado dice qué es un derecho, crea los mecanismos para su defensa y, 
por supuesto, las instituciones para protegerlo, por lo que él mismo es el 



comisión nacional de los derechos humanos

114 

encargado de interpretar y definir sus alcances. Por tanto, simultáneamente, 
puede suspenderlos, específicamente en situaciones de excepción. Claramente, es 
el propio Estado que viola el derecho; el que se investiga a sí mismo. En los siguien-
tes apartados problematizaremos a los derechos humanos como postulados del 
Estado y las incongruencias que implica esta ficción política. 

Los derechos humanos como postulados del Estado 
No hay forma de contrariar la idea de que, en la tradición jurídica-política moderna 
en occidente, los derechos humanos son postulados formulados por el Estado que 
se plasman en principios constitucionales que, a su vez, legitiman su autoridad y al 
mismo tiempo limitan su poder. Lo curioso es que, muchos de estos derechos, son 
el resultado histórico de luchas sociales, las cuales —algunas de ellas— tuvieron 
como principal consigna protestar contra del propio Estado o las estructuras de 
poder que este usa para la dominación. 

En esta línea argumentativa conviene precisar que Boaventura de Sousa Santos 
(2014) estudió este fenómeno, al cual llamó “traducción institucional”, que consiste 
en la apropiación estatal de las luchas en el sistema normativo para mantener la 
narrativa de que los derechos son prerrogativas, con la tarea de ocultar su origen 
—cuya génesis está en la lucha social popular—. Naturalmente, “la traducción ins-
titucional” se trata de una forma bastante ingeniosa para presentar al Estado como 
garante de la dignidad humana en circunstancias donde la violencia institucional 
es sistemática, por lo cual, podemos afirmar que la fuerza estatal positiviza dere-
chos que, usualmente, consiente ineficaces en la praxis. 

La paradoja de “los derechos otorgados  
por la autoridad que se pretende limitar”
No se necesita empatizar epistémicamente con las corrientes anarquistas para 
darse cuenta de que hay una inconsistencia sistémica acerca de cómo el Estado 
puede otorgar derechos, cuya finalidad —supuestamente— es limitarlo. Esta cues-
tión ha sido objeto de estudio de Giorgio Agamben (2005) quien acusa que la 
estructura constitucional contemporánea permite el estado de excepción, lo que 
en términos más sencillos se traduce en que el ente estatal suele ser juez y parte. 
A este fenómeno Aguiló (2012) lo bautiza como la “vulnerabilidad estructural de los 
derechos humanos”, pues su eficacia depende de quién debe ser limitado por 
ellos. 

La propia CNDH tiene entre sus obligaciones constitucionales más importantes la 
de documentar las violaciones cometidas por parte de instituciones gubernamen-
tales, lo que nos sugiere que no es problema de voluntad política, sino de arquitec-
tura institucional. En ese sentido, las doctrinas anarquistas apuntan a que los 
derechos deben ser prácticas sociales y no concesiones estatales cimentados en 
estructuras jerárquicas coercitivas. 



edición especial

115

Conviene referir en este punto las propuestas de Roberto Gargarella (2013), quien 
esboza un sistema de frenos y contrapesos para salir de esta paradoja:

“El sistema institucional de frenos y contrapesos, surgido a partir de una historia de 
confrontaciones sociales, tiene como objetivo evitar la concentración del poder en 
manos de unos pocos; no obstante, al estar pensado para contener la guerra social 
más que para habilitar el diálogo democrático, no resulta particularmente apto para 
una democracia deliberativa o dialogante”. (p. 8)

Si bien es cierto que el diseño de Gargarella pareciera dar pistas para escapar de 
este laberinto político, consideramos que lo hace parcialmente, pues para materia-
lizarlo exige elementos poco comunes en las sociedades contemporáneas, como 
es el caso de  democracias sumamente maduras en el que el poder se encuentre 
perfectamente dividido en instituciones gubernamentales que se vigilan mutua-
mente y no hay lugar a complicidades ni a complacencias, lo cual no es algo que se 
haya visto en países como el nuestro. 

Suponiendo —sin conceder— que se dieran las condiciones en que se pudiera 
tener certeza de la independencia de poderes y la existencia de auténticos contra-
pesos, como los cada vez más escasos Organismos Constitucionales Autónomos 
(OCA), no hay garantía de que auténticamente se rompa la circularidad del poder, 
solo de que se redistribuya la forma de decidir. Es decir, el problema no se erradica, 
solo se reorganiza al ser el Estado el contrapeso del Estado. 

Derechos humanos y anarquía. Dos utopías en disputa 
Algo que comparten los posicionamientos derechohumanistas como los anar-
quistas es que, al final del día, ambos son forma de utopías políticas, la primera 
sueña con el crecimiento de mecanismos estatales de protección, mientras que la 
segunda pugna por la organización comunitaria autogestiva de apoyo mutuo y 
horizontalidad. En los siguientes apartados explicaremos más a detalle estas ideas 
con la finalidad de hallar convergencias que pueden ser útiles para abonar a la 
praxis de la cultura de la paz horizontal que tratamos en el último apartado de este 
ensayo. 

La utopía derechohumanista 
Hemos insistido en que los derechos humanos tienen una ambivalencia notoria 
porque se presentan narrativamente como “conquistas históricas de movimientos 
sociales” y, al mismo tiempo, se integran al aparato jurídico del Estado, cuya efecti-
vidad está al arbitrio de él mismo. Esto claramente es una forma de utopía contem-
poránea, ya que los principios rectores de los derechos humanos y los valores que 
discursivamente se pretenden defender están atravesados por desigualdades 
estructurales, consentidas por el propio sistema económico y la defensa a ultranza 
de la propiedad privada que permiten los tratados internacionales en la materia. 



comisión nacional de los derechos humanos

116 

La utopía derechohumanista asume ilusamente que el Estado puede autolimi-
tarse mediante el “Imperio de la Ley” sin considerar que es él mismo el que esta-
blece los derechos que protege y restringe. Vela, además, por una “universalidad” 
que en realidad responde a un modelo liberal que invisibiliza y soslaya las experien-
cias y saberes no occidentales de organización social. Todo ello marcado por una 
insuficiencia material sistémica en el plano económico, geopolítico y cultural. Todo 
ello ambientado, generalmente, por una violencia institucional normalizada y 
banalizada. 

A los ojos de los autores anarquistas que mencionamos de manera muy sintética 
al principio de este trabajo, estos derechos solo pueden ser realmente efectivos y 
eficaces en circunstancias donde hay prácticas sociales como la solidaridad, la 
autogestión y la cooperación, las cuales no están sujetas únicamente al yugo del 
“gran Leviatán” sino de la fuerza popular. 

La utopía anarquista
Por su parte, la utopía anarquista pretende ungirse como un método eficaz para la 
organización social cimentado en la libertad sustantiva, la cooperación voluntaria 
y solícita, el apoyo mutuo, la libertad sustantiva y, claro, la prescripción de cualquier 
jerarquía que pretenda imponerse mediante la coerción. Suele ser criticada como 
de imposible ejecución y, efectivamente, concordamos en que no hay condiciones 
reales en nuestro momento histórico para llevar a cabo sus postulados, ya que 
parten de una “buena fe” desproporcionada, atípica en el comportamiento de las 
sociedades, comunidades e, incluso, en las familias contemporáneas. 

A diferencia de la utopía derechohumanista, el sueño anarquista no confía la pro-
tección de la dignidad humana al Estado, sino que propone la construcción de la 
paz desde prácticas cooperativas en las que los derechos son equivalentes a hechos 
y postulados morales; dinámicas colectivas que no se presentan bajo ningún con-
cepto como concesiones institucionales coercitivas. 

Consideramos que ambos posicionamientos tienen virtudes y áreas de oportuni-
dad, pero el modelo hegemónico —la narrativa derechohumanista— tendría 
muchos elementos que tomar de la propuesta anarquista, los cuales explicaremos 
en el siguiente apartado. 

Postulados Anarquistas para Nutrir El Paradigma  
de los Derechos Humanos. Hacia una Cultura de la Paz

En este último apartado pondremos sobre la mesa cómo la posición epistémica 
anarquista puede dotarnos de ideas, herramientas y perspectivas —tanto teóricas 
como prácticas— para fortalecer la praxis de los derechos humanos como viven-
cias sociales horizontales fundadas, principalmente, en la cooperación y el apoyo 
mutuo. 



edición especial

117

Todo ello, lo realizamos en el marco de la agenda contemporánea de la cultura de 
la paz impulsada acertadamente por la CNDH y, por supuesto, al margen de las 
reflexiones vertidas en el Diplomado Pensamiento Jurídico Mexicano: Crítica y 
Teoría Contemporánea del Derecho. En estos espacios se ha insistido en que la paz 
no debe vincularse únicamente a instituciones verticales, sino también a la fuerza 
del comunitarismo, los acuerdos y las relaciones no violentas (CNDH, 2023).

En los siguientes puntos analizaremos la importancia de la ayuda mutua, las nor-
matividades no coercitivas, los derechos humanos como prácticas sociales y no 
como concesiones estatales y, por supuesto, algunas opiniones que —creemos— 
pueden ser útiles para alcanzar una cultura de la paz desde la horizontalidad. 

La ética de la ayuda mutua 
Hemos insistido en que el anarquismo tiene como piedras angulares a la coopera-
ción y la ayuda mutua, los cuales fungen —desde estas tesis— como elementos 
indispensables de la vida en sociedad y no como una mera prescripción de carác-
ter moral, como la percibimos en la idiosincrasia contemporánea.

La ética de la ayuda mutua es antagónica a la individualidad y la autosuficiencia en 
las nociones liberales. De ahí que tenemos la seguridad de que es necesario trans-
formar los derechos a prácticas sociales colectivas que emanen de las redes de 
solidaridad y no del monopolio estatal. 

Una de las formas de resistir al yugo opresor estatal es, justamente, por medio del 
fortalecimiento de modelos de cuidado, seguridad y resolución de conflictos, los 
cuales, entre más cerca del calor de la comunidad, más sólidos se tornan. De ahí 
que consideramos que la emancipación hacia una auténtica cultura de la paz es 
eminentemente comunitaria, solidaria y empática, no coercitiva. 

Convivencia en acuerdos voluntarios
La organización social libre de coerción —respaldada en los acuerdos voluntarios y 
la cooperación libre— solo puede tener cabida en relaciones de poder horizontales, 
fundadas en la libertad y la igualdad. Los acuerdos voluntarios son manifestacio-
nes de una racionalidad práctica que prescinde de una imposición coercitiva que, 
igualmente, garantiza la convivencia. 

Esta postura es totalmente armónica con el discurso derechumanista que se 
puede alimentar de prácticas colectivas de autonomía relacional y con formas no 
estatales de gestión de conflictos. Esta habría de ser una tarea de la Comisión 
Nacional de los Derechos Humanos: pensar acerca de su incentivación, la cual no 
solo coadyuvaría a librarse de cargas de trabajo, sino que, poco a poco, cedería su 
terreno a formas alternativas que permitan florecer una cultura de la paz centrada 
en la participación social y el diálogo. 



comisión nacional de los derechos humanos

118 

La propia CNDH podría tener espacios para que las comunidades converjan en la 
realización de asambleas, así como auxiliar a la mediación y deliberación; no solo 
centrarse a evidenciar las violaciones de derechos humanos realizadas por el 
Estado por medio de recomendaciones no vinculantes. 

Derechos humanos como prácticas sociales,  
no concesiones
Uno de los grandes retos que la CNDH habría de colocar en su agenda es, justa-
mente, apostar por una transición ideológica que fomente de manera más notoria 
las prácticas sociales y comunitarias como mecanismos de emancipación. 

No olvidemos que, en esencia, el derecho —deseablemente— habría de enten-
derse como una práctica de cuidado, solidaridad, participación y organización 
colectiva, y no como una técnica de control social, donde el sujeto de derecho sea 
protagonista dentro de una comunidad que —de manera conjunta— produzca 
condiciones de dignidad desde la acción y no desde la pasividad. 

Estas ideas son plenamente afines al proyecto “Repensar lo humano” de la CNDH, 
donde se busca hacer una propuesta contundente para pasar de las visiones indi-
vidualistas a los derechos humanos en su dimensión ética, social y transformadora. 
Esto necesariamente conlleva un reconocimiento de los movimientos sociales en 
su construcción histórica y fortalece la idea de la corresponsabilidad social para 
poder garantizarlos cotidianamente sin cooptarlos. 

Una cultura de la paz desde la horizontalidad 
La verdadera cultura de la paz —en su estado puro— no puede brotar únicamente 
de las instituciones estatales ni del privilegio de la burocracia que, como hemos 
acusado, reproduce jerarquías y violencia estructural. Del anarquismo podemos 
emular la visión horizontal de la organización social, la cual, podría realizarse por 
medio de rotación de responsabilidades y autonomía. 

Una paz sustentada en la horizontalidad necesariamente implica una convivencia 
social basada en el reconocimiento de la otredad, un lenguaje no violento, la lucha 
activa permanente y, sobre todo, la corresponsabilidad comunitaria. A lo largo del 
Diplomado Internacional Pensamiento Jurídico Mexicano: Crítica y Teoría 
Contemporánea del Derecho se comentó en múltiples ocasiones que la pacifica-
ción de la humanidad requiere esquivar las prácticas de imposición y verticales 
para, en su lugar, abrir los espacios a la creación de procesos participativos, comu-
nitarios y, por supuesto, educativos. 



edición especial

119

Referencias 

Agamben, G. (2005). Estado de excepción. Pre-Textos.
Aguiló, J. (2012). Derechos y garantías. La función limitadora del derecho. Trotta.
Gargarella, R. (2013). El nuevo constitucionalismo dialógico frente al sistema de los 

frenos y contrapesos. Revista Argentina de Teoría Jurídica 14(2).
Bakunin, M. (2010) Dios y el Estado. Utopía libertaria. 
Benjamin, W. (1995). Para una crítica de la violencia y otros ensayos (H. A. Murena & 

D. J. Vogelmann, Trads.). Taurus.
Cappelletti, Á. J. (1989). Prólogo. En P. Kropotkin, El apoyo mutuo: Un factor de la 

evolución. Nossa y Jara Editores.
Comisión Nacional de los Derechos Humanos. (2023). “Cultura de la paz, igualdad 

y derechos humanos: repensar lo humano”.  Tendencias en los derechos 
humanos. Perspectiva Global, (14). Ciudad de México.

De Sousa Santos, B. (2014). Epistemologías del Sur. Akal.
Goldman, Emma (2010). La palabra como arma. Terramar Ediciones.
Human Rights Watch. (2008). Mexico’s National Human Rights Commission: 

A critical assessment. Human Rights Watch. https://www.hrw.org/
report /2008/02 / 12 /mexicos-national-human-rights-commission/
critical-assessment 

Malatesta, E. (1989). La anarquía. Premia editora de libros s.a.
Ojeda, A. (2010). Ricardo Flores Magón. Su vida y su obra frente al origen y las pro-

yecciones de la Revolución Mexicana. Universidad Nacional Autónoma de 
México. Disponible en: https://portalacademico.cch.unam.mx/materiales/
prof/textos/lectura_floresmagon_abelardoojeda.pdf  

Pereyra, G. (2024). Cultura de paz crítica: Teoría y acciones para una alternativa 
genuina de paz en México. Comisión Nacional de los Derechos Humanos.

Proudhon, J.P. (2005) ¿Qué es la propiedad? Investigaciones sobre el principio del 
derecho y del gobierno. Utopía libertaria.

Weber, M. (2004). La política como vocación. Alianza Editorial. (Trabajo original 
publicado en 1919).





121

Repensar la formación jurídica:  
convergencias entre Derecho, 
Ética y Humanismo crítico

Hugo S. Ramírez-García*

Resumen:
A partir de una aproximación filosófica a la formación jurídica es posible 
identificar modelos de educación que dotan de cierta identidad a las y los 
abogados formados con ellos. Con base en esta constatación, se describe 
una forma de enseñanza del Derecho para la cual lo jurídico se define como 
conducta justa, así como se reconoce la estrecha relación entre ética y 
Derecho y la influencia directa de un humanismo con acento crítico.

Abstract:
From a philosophical approach to legal education, it is possible to identify 
paradigms or educational models that, to some extent, shape the identity of 
the lawyers trained within them. Based on this observation, this text outlines 
a paradigm of legal instruction in which the juridical is defined as just 
conduct, recognizing a close relationship between ethics and law, as well as 
a direct influence of critical humanism.

Palabras clave: formación jurídica; humanismo crítico; cultura jurídica; iden-
tidad profesional de abogadas y abogados; ética jurídica.

Key words: legal education; critical humanism; legal culture; professional 
legal identity; legal ethics.

* El autor es Licenciado en Derecho por la Facultad de 
Derecho de la Universidad Nacional Autónoma de Méxi-

co. Doctor en Derecho por la Universitat de València. 
Profesor Investigador Titular D en la Facultad de Derecho 

de la Universidad Panamericana, campus Ciudad de 
México. Investigador Nacional Nivel 3 del SNII. ORCID: 

0000-0001-9116-1341 



comisión nacional de los derechos humanos

122 

I. Introducción
Es común encontrar estudios a partir de los cuales la educación jurídica se analiza 
bajo una perspectiva metodológica, cobrando peculiar interés todos aquellos 
temas asociados a la pregunta: ¿cómo se enseña el Derecho? Se discuten cuestio-
nes como las ventajas y desventajas de la docencia interdisciplinar, la composición 
de los sistemas de organización de las exposiciones teóricas, el desarrollo de las 
capacidades intelectuales y las habilidades técnicas vinculadas al ejercicio de la 
abogacía, etcétera (Fix-Zamudio, 1976). En contraste con lo anterior son cierta-
mente escasas las aproximaciones al fenómeno de la educación jurídica en clave 
filosófica. Aquí las preguntas ya no se refieren solo al cómo transmitir cierto cono-
cimiento, o al menos no es una pregunta central. En cambio, cobran protagonismo 
interrogantes como: ¿por qué se enseña algo llamado Derecho? ¿Qué finalidad 
tiene esta enseñanza? ¿Qué tipo de cultura jurídica se pretende cultivar y divulgar 
con la formación que se ofrece? Y todavía más fundamental: ¿qué concepción 
general acerca del Derecho hay en el zócalo de la educación jurídica?

Las respuestas que se propongan para este último tipo de cuestiones ayudan a 
describir modelos de enseñanza que tienen como principal signo de identidad y 
autenticidad su adhesión respecto de una peculiar orientación teórica y filosófica 
sobre el fenómeno jurídico (Vigo, 1994). La identificación y análisis de tales modelos 
no es tarea menor, ni carece de valor. 

En realidad, nos ayuda a conocer las razones por las cuales se ha propuesto una 
currícula concreta, periodos lectivos con ciertas asignaturas (y no otras), así como 
por qué se ha seleccionado una metodología de enseñanza específica —por 
ejemplo, el método del caso, o bien aquella que privilegie la memorización—. 
También nos sirve para entender cuál será el perfil de las y los abogados cuyo 
egreso de un plan de estudio se pretende lograr, la aportación que se busca brindar 
al desarrollo de la ciencia y la práctica jurídica de cierta sociedad, y qué estrategia 
se llevará a cabo para tal efecto. 

Todo conocimiento novedoso acerca de los modelos de enseñanza jurídica nos 
habilita a profundizar en los vínculos e intercambios entre posturas iusfilosóficas. 
En definitiva, contribuye al diálogo académico puesto que se trata de una oportu-
nidad para acercar posiciones entre perspectivas divergentes, siempre que existan 
la serenidad y el respeto asociados a la vocación universitaria.

El presente artículo tendrá como propósito fundamental la descripción de un 
modelo de enseñanza y formación jurídica inspirado en el humanismo crítico, y 
desarrollado a partir del reconocimiento de la dificultad por establecer una línea 
divisoria clara y absoluta que separe al Derecho de la ética. Dicho a partir de Robert 
Spaemann (2000), supone la admisión de que para poder valer como tales los 
órdenes jurídicos deben satisfacer determinadas condiciones de contenido ético.



edición especial

123

II. Formación e identidad jurídicas
En un sugerente artículo, Rodolfo Vázquez (2007) ofrece un ejercicio de análisis 
filosófico en torno a la enseñanza del Derecho sobre tres cuestiones concretas: qué 
concepción del Derecho se enseña, qué método resulta adecuado para este fin y 
qué perfil de egresado se pretende lograr. Considerados en conjunto, estos ele-
mentos revelan la presencia de un modelo de educación jurídica auténtico que, 
incluso, imprime cierto carácter, identidad o manera de ser a las y los abogados 
formados en él. Esta última es una afirmación de gran relevancia ya que reconoce 
la relación directa entre la experiencia jurídica de una sociedad concreta y la for-
mación que reciben las y los abogados en ella actuantes: la praxis jurídica en 
general cobrará ciertos matices a partir del carácter impreso en los profesionales 
del Derecho. Dicho con términos propios de la sociología, la cultura jurídica externa 
está perfilada a partir de la cultura jurídica interna, de tal manera que la disposi-
ción de la población en general con respecto al Derecho se ve influida por las acti-
tudes, opiniones y valores de los miembros de la sociedad que desempeñan 
funciones jurídicas especializadas. 

Ahora bien, del análisis que realiza Rodolfo Vázquez resulta una tipología basada 
en tres modelos de enseñanza del Derecho: el formalista o positivista ortodoxo, el 
funcionalista crítico, y el fundamentado en una concepción de lo jurídico con voca-
ción argumentativo-democrática (Vázquez, 2007). No me detendré en comentar 
este ejercicio taxonómico. En cambio, enfocaré mi atención en señalar que el 
esquema de análisis dirigido a la enseñanza del Derecho resulta de gran interés 
por dos razones:

a)	 En primer lugar, muestra que toda concepción general de la ense-
ñanza del Derecho es una realidad altamente compleja: en ella convi-
ven y se apoyan mutuamente cuestiones conceptuales, antecedentes 
empíricos y posiciones axiológicas, incluso políticas. En otras palabras, 
toda oferta de enseñanza jurídica entraña teoría, experiencia, valor y 
acción. Y no podría ser de otra manera: las disciplinas humanísticas, 
entre las que se encuentra sin duda el conocimiento y enseñanza del 
Derecho, tienen una vocación crítica. Así lo entiende Alejandro Llano 
(2006) cuando explica que en las humanidades la crítica es discerni-
miento, criba, análisis, valoración, criterio: es un modo no acartonado 
ni estólido de pensar, un enfoque capaz de ir y venir repetidas veces, 
de descomponer y recomponer, de vislumbrar soluciones combinato-
rias a problemas altamente complicados. Solo así la enseñanza, espe-
cialmente la universitaria, podrá cumplir la tarea de pensar el propio 
tiempo.

b)	 En segundo lugar, muestra que la diversidad en la enseñanza del 
Derecho es real, porque la respuesta que se da a las cuestiones funda-
mentales para todo programa de estudios jurídicos no es, 



comisión nacional de los derechos humanos

124 

necesariamente, la misma. Además, pone de manifiesto que tal diver-
sidad tiene un valor en sí misma. Efectivamente, la visión única, dog-
mática, sería contraria a la vocación universitaria y defrauda el espíritu 
humanista de la ciencia jurídica, sobre todo porque tendería a perder 
objetividad. Andrés Ollero (1982) ha observado este fenómeno con 
meridiana claridad: un modelo solipsista de enseñanza jurídica 
provoca que la docencia degenere en rutina, incapacitándose, con el 
paso del tiempo, para dar cuenta cabal de la realidad, lo cual le lleva a 
experimentar una doble crisis: como intento fallido de explicación 
teórica de su objeto, esto es, de la experiencia jurídica, y como modelo 
inoperante para racionalizar la práctica del Derecho. Más aún, como 
sostiene Martin Böhmer (1999), la diversidad implica una ventaja para 
la sociedad en su conjunto toda vez que cada escuela, con identidad 
jurídica, pone a prueba una concreta visión del Derecho, así como una 
práctica coherente con ella; así, una facultad de Derecho es un labora-
torio social que propone alternativas de formación, de las cuales 
dependerá el éxito de su propuesta en el impacto que consigan.

III. Un humanismo con acento crítico
El humanismo con acento crítico busca reafirmar el valor y la dignidad del ser 
humano, pero desde una conciencia reflexiva de sus límites, contradicciones y res-
ponsabilidades históricas. Asume la tarea de revisar y problematizar las condicio-
nes mismas que han definido lo humano, cuestionando los presupuestos 
antropocéntricos, eurocéntricos y excluyentes que acompañaron a las concepcio-
nes tradicionales del sujeto moderno. Inspirado en la herencia de la Ilustración, 
pero también en su crítica, este enfoque reconoce que la razón y la libertad solo 
adquieren sentido cuando se vinculan a la alteridad, la justicia social y el respeto 
por la diversidad de formas de vida.

El humanismo crítico se nutre de las corrientes hermenéuticas y fenomenológicas 
que conciben al ser humano como un proyecto abierto y relacional, digno aunque 
vulnerable. De esta convergencia surge una noción de humanidad situada, auto-
crítica y dialógica que no renuncia a los ideales éticos del humanismo, sino los 
reinterpreta a la luz de las condiciones tecnológicas, ecológicas y sociales de hoy. El 
humanismo crítico urge a “pensar el tiempo presente con creatividad para afron-
tar sus retos con sentido de responsabilidad” (Ballesteros, 2000, 101).

En su dimensión ética y política, el humanismo crítico propone una antropología 
de la responsabilidad: ser humano no significa dominar el mundo, en el sentido 
más amplio posible, sino hacerse cargo de él. Frente a los desafíos de la biotecno-
logía, la inteligencia artificial, el cambio climático y la desigualdad global, esta 
postura defiende una idea de humanidad comprometida con la sustentabilidad, la 
justicia y el reconocimiento mutuo. El humanismo crítico, por tanto, no idealiza al 
ser humano, sino que lo concibe como un sujeto ético vulnerable, capaz de reflexión 
y autocorrección, que solo puede afirmarse a través del diálogo, la solidaridad y la 



edición especial

125

conciencia de su interdependencia con los otros y con la naturaleza. Se trata de un 
humanismo que no clausura la crítica, sino que la asume como condición perma-
nente de su propia legitimidad.

IV. El humanismo crítico como zócalo  
      para la formación jurídica
Desde las claves prácticas que nos ofrece el humanismo crítico es posible repensar 
la enseñanza jurídica con una perspectiva que privilegie la dignidad humana, la 
reflexión ética y la responsabilidad social. A diferencia del positivismo tradicional 
—que concibe el Derecho como un sistema cerrado de normas—, este enfoque 
parte de la idea de que el conocimiento jurídico es una construcción intersubjetiva, 
culturalmente situada, pero sobre todo consciente de que sus más hondos funda-
mentos se encuentran en las posibilidades del cognitivismo ético. La formación de 
las y los abogados no debe reducirse a la memorización del texto legal o a la apli-
cación mecánica de procedimientos, sino orientarse a comprender el Derecho 
como práctica social, histórica, vinculada a la reflexión ética, en la que convergen 
razón, emoción y compromiso con la justicia.

Desde el humanismo crítico se puede concebir la enseñanza jurídica como un 
proceso dialógico y reflexivo, donde la verdad se descubre a través del entendi-
miento mutuo y no por imposición de autoridad. Por ello la educación jurídica 
debe fomentar la autonomía intelectual, la sensibilidad ante la alteridad y la con-
ciencia crítica frente al poder normativo con sus implicaciones sociales.

El humanismo crítico propone una educación transdisciplinaria, capaz de integrar 
aportes desde la filosofía, la sociología, la economía y la antropología. La formación 
de abogadas y abogados, bajo esta óptica, no solo instruye en la interpretación 
normativa, sino que habilita al profesional del Derecho para deliberar, argumentar 
y actuar en contextos complejos, globalizados y tecnológicamente mediados. La 
enseñanza del Derecho inspirada en el humanismo crítico se basa en el aprendi-
zaje dialógico, la reflexión ética sobre casos reales y la vinculación entre teoría y 
práctica a través de clínicas jurídicas, mediaciones comunitarias y proyectos de 
servicio social. La evaluación, lejos de ser punitiva, se convierte en un proceso for-
mativo orientado al pensamiento crítico, la empatía y la deliberación. En suma, 
este modelo busca formar juristas capaces de unir técnica y ética, Derecho y justi-
cia, conocimiento y humanidad; profesionales que comprendan que ejercer el 
Derecho implica, ante todo, reconocer y proteger la dignidad del otro.

A continuación se desglosan los elementos centrales de un modelo de enseñanza 
jurídica que parte de los postulados del humanismo crítico arriba enunciados. 



comisión nacional de los derechos humanos

126 

IV.1 Ontología jurídica del humanismo crítico

Este modelo de enseñanza jurídica tiene como punto de partida un concepto de 
Derecho que lo identifica con el acto justo. Una apelación tal provoca suspicacias y 
críticas, sobre todo por considerarla parte de una maniobra para moralizar el 
Derecho, es decir, para utilizar ilegítimamente la estructura y la fuerza que carac-
terizan a lo jurídico, a fin de imponer ciertos criterios morales. Considero necesario 
tomar en serio estas dudas y objeciones, por ello vale la pena aclarar que la defini-
ción adoptada en este modelo deriva de una aproximación a la experiencia jurídica 
que atiende, en última instancia, a la practicidad como característica definitoria 
para la existencia humana. En este mismo sentido pretende, al contrario de lo que 
comúnmente se afirma, defender la idea de que el Derecho no es una variante 
subordinada de la moral o de la política. Ahondemos en estos puntos.

En primer término, afirmar que el Derecho es, en último análisis, una conducta con 
la que se da a alguien lo que le pertenece significa optar por una definición onto-
lógica (D´Agostino, 2007). Este tipo de definición se distingue de aproximaciones 
ónticas, propias de la ciencia positiva, que se enfocan en la dimensión fáctica de lo 
jurídico; por ejemplo, como conjunto de normas válidas para un momento y lugar 
determinado por haber sido creadas atendiendo a ciertos requisitos formales; o 
bien, como un conjunto de normas que son efectivamente obedecidas por sus 
destinatarios28. En cambio, bajo la perspectiva ontológica se entiende que lo jurí-
dico está necesariamente asociado a la dimensión práctica, propia de lo humano, 
y en este contexto el Derecho se constituye en fuente de sentido que nos permite 
ubicarnos en el mundo como sujetos inteligentes y responsables, capaces de 
juzgar los acontecimientos, de identificar razones y reaccionar conscientemente 
ante ellos.

En segundo término, solo tiene sentido hablar del Derecho como conducta justa 
en el marco de una relación intersubjetiva: ahí donde tiene origen y fundamento 
todo tipo de deber. Efectivamente, el Derecho tiene que ver, desde un punto de 
vista estructural, con el fenómeno relacional humano; más puntualmente, con los 
actos que el hombre despliega en el marco de las relaciones que entabla con otros. 
El Derecho adquiere su carácter obligatorio porque refuerza los vínculos positivos 
entre los seres humanos y pone freno a la posibilidad de que se presenten enemis-
tades y guerras: como actividad práctica, el Derecho se nos presenta como obli-
gante en cuanto pacificante (D´Agostino, 2007).

28	 En el primer caso nos encontramos con lo que Juan A. Martínez Muñoz (2005) define como nor-
mativismo: un modo de conocer el derecho que toma a la norma positiva como un hecho infali-
ble, identificándose con el derecho en sentido amplio; lo justo en cada momento sería lo que 
dicten las leyes vigentes en una situación y lugar determinados. El mismo autor, en el segundo 
caso, hace referencia a la escuela sociológica funcional, la cual, basándose en argumentos socio-
lógicos y en la idea de función, tiene una concepción instrumental del orden jurídico.



edición especial

127

A partir de esta definición se desprenden dos tesis fundamentales para la teoría 
jurídica que desarrolla el humanismo crítico:

(a) La primera señala que las normas en las que se estructura el Derecho deben ser 
funcionales con respecto a una relación intersubjetiva: ex facto oritur ius. Es decir, 
la norma jurídica existe para garantizar que determinado vínculo entre sujetos 
pueda ser auténticamente relacional, esto es, de mutuo beneficio, por ello la norma 
debe ser objeto de juicio y no solamente calificada desde una perspectiva formal.

(b) La voluntad soberana, un fenómeno eminentemente político, no es el factor 
más importante en el plano de las fuentes del Derecho. Efectivamente, en el marco 
de la creación y fundamentación del deber ser jurídico, esta voluntad soberana 
tiene un carácter secundum quid, ya que su intervención se enfoca en añadir 
potestad a un deber ser que, en sí mismo, tiene autoridad. En cambio, la fuente 
primaria del fenómeno jurídico-normativo es la razón que identifica aquellas con-
ductas mediante las cuales se cumplen las exigencias de la racionalidad intersub-
jetiva. Como lo explica Francesco D´Agostino (2007), cuando una norma está en 
capacidad de dar un sentido a una relación intersubjetiva, ello significa que la 
norma posee una ratio intrínseca y que es razonable el comportamiento de los 
individuos que adoptan la norma como criterio guía de su relación: sobre una 
norma dotada de sentido bien se puede construir una relación que sea, a su vez, 
sensata. Pero si una norma jurídica estuviese constitutivamente carente de sentido, 
¿por qué los sujetos deberían relacionarse recíprocamente adoptándola como 
principio y modelo de su relación? En caso de que lo hicieran, la explicación de ello 
solo podría ser una: están constreñidos por la voluntad del legislador a compor-
tarse según sus deseos.

IV.2 Metodología de la enseñanza

La descripción del método de enseñanza del Derecho que adopta el humanismo 
realista, al menos en sus coordenadas fundamentales, ha de tener en cuenta la 
relación entre la práctica cotidiana de quienes viven en el derecho (Kronman, 1999) 
y la concepción general de lo jurídico previamente descrita. No hay mejor forma de 
lograr esta conjunción que refiriéndose al oficio del jurista, una labor práctica 
mediante la cual se discierne lo justo de lo injusto. De esta afirmación se despren-
den algunas características del quehacer de las y los abogados, y sobre todo del 
tipo peculiar de razonamiento que despliegan en su labor: en primer lugar, el razo-
namiento jurídico no tiene una finalidad especulativa, enfocada al conocimiento 
de normas o hechos empíricos, sino que tiene por telos un operable: el fin al que se 
debe llegar  en una situación concreta. En segundo lugar, el razonamiento jurídico 
combina, inevitablemente, consideraciones técnicas y valorativas: mediante las 
primeras identifica los títulos positivos de lo debido en diversas fuentes sociales, y 
con las segundas realiza un juicio sustantivo de valor respecto de la solución que 
ha podido configurar para el caso concreto que se le presenta.



comisión nacional de los derechos humanos

128 

Acorde a lo anterior, este modelo de enseñanza jurídica se configura sobre el con-
vencimiento de que las y los abogados no requieren una educación que confine su 
actuar en un saber limitado a la tesis de que el Derecho está constituido solo por 
leyes, así como la forma en que estas son creadas, y todo con el propósito de iden-
tificarlas como formalmente válidas y consecuentemente aplicables al caso con-
creto. En cambio, requieren que su formación les permita adquirir habilidades para 
calibrar las razones humanas implícitas en formas de relación justas; para resolver 
problemas valiéndose de símbolos; para operar como intermediario y comunicarse 
con otros especialistas; para corregir y perfeccionar las técnicas mismas que 
emplea.

Con el propósito de cumplir lo anterior, el saber jurídico que se transmite a través 
del humanismo crítico integra el saber práctico fundamental o sindéresis, identifi-
cado con la comprensión y empleo de los primeros principios de la razón práctica; 
el saber filosófico que habilita para desarrollar una reflexión crítica del derecho 
atendiendo a su sentido, así como al lugar que ocupa en el contexto de la experien-
cia humana global; el conocimiento científico de la doctrina jurídica sobre el 
derecho positivo; y el saber técnico para hacer efectiva la aplicación de los anterio-
res conocimientos en situaciones reales, por ejemplo, la redacción de documentos 
ad hoc.

Bajo esta perspectiva cobran especial relevancia algunas estrategias metodológi-
cas como:

a) Enseñanza práctica del Derecho. Su aplicación atiende al hecho de su probada efi-
cacia para el adiestramiento en el pensamiento crítico, hablar y preguntar con 
agudeza y persuasión, señalar errores y falsedades, al igual que reflexionar e inquirir 
sobre verdades humanas —tanto de hecho como relativas a importantes aspectos 
generales y abstractos— (Toller, 2006). Actualmente, el acento en la faceta práctica de 
la formación jurídica ha tenido un peculiar impulso, con el afán de superar los errores 
metodológicos de una enseñanza positivista y relativamente irreal (Frank, 1999) en la 
que los alumnos solían ser receptores pasivos de un conocimiento centrado en el con-
tenido de la ley, y cuya evaluación se limitaba a la repetición de tal conocimiento. La 
enseñanza clínica, por el contrario, busca recuperar la realidad en las escuelas de 
Derecho, al permitir que las y los alumnos asuman el papel del practicante y aprendan 
a tomar decisiones frente a situaciones concretas (Curtis, 2007).

b) Lectura de los clásicos. Un recurso inestimable para recuperar la creatividad a la 
hora de afrontar los problemas actuales, caracterizados por una complejidad inédita. 
Con la lectura y análisis de literatura clásica el estudiantado de Derecho participa en 
aquella memoria que contiene datos y experiencias sobre la mejor manera de resolver 
dilemas prácticos, atendiendo a los atributos característicos de la existencia humana. 
No es casualidad que en diversas universidades se recurra al estudio de textos y 
autores clásicos con el afán de dotar a los alumnos de una capacidad crítica, orden 
mental, comprensión de contextos y valoración ética, necesarios para la solución de 
problemas típicamente humanos. En esta estrategia metodológica, el fondo antropo-
lógico de la literatura clásica aporta el realismo necesario para comprender el lugar 
del Derecho en la existencia humana.



edición especial

129

c) Diseño curricular caracterizado por la interconexión de contenidos. Procura que las 
materias del plan de estudios no se expongan como compartimentos estancos, sino 
que encuentren coincidencias con el contenido de otras asignaturas que se enseñan 
en el mismo periodo lectivo. Esto obedece al reconocimiento de que el conocimiento 
humano se estructura en contextos. En efecto, cuando entendemos algo, lo hacemos 
porque construimos una relación de ese algo en su contexto. Los elementos que 
conocemos siempre están inmersos en un tejido o en un entramado en el que se 
guarda el sentido de ese algo. En realidad al conocer siempre aprendemos 
contextos.

El resultado que se pretende con la lectura de textos clásicos es lograr que el estu-
diante de Derecho sea consciente de que un problema jurídico es una realidad com-
pleja, donde los actos de quienes intervienen se relacionan con otros ámbitos de lo 
humano y, en definitiva, las soluciones que propongan no solamente tienen un signi-
ficado jurídico sino también un efecto económico, social, etcétera.

d) Derecho comparado. No solo como respuesta gnoseológica a los desafíos de una 
época caracterizada por el dinamismo de las relaciones a nivel global, sino como 
efecto de reconocer que la experiencia jurídica no se agota en los estrechos márgenes 
de los sistemas jurídicos. En efecto, como sostienen Zweigert y Kötz (2002), el Derecho 
comparado es école de vérité que intensifica y enriquece la oferta de soluciones, pues 
proporciona al estudioso con talento crítico la oportunidad de hallar la mejor res-
puesta a las situaciones de tiempo y lugar.

e) Formación ética. Toma el carácter de estrategia metodológica en la enseñanza del 
Derecho en la medida en que admite que la praxis jurídica implica un razonamiento 
de ninguna manera neutral, al margen de la responsabilidad personal. Por el contra-
rio, como ha explicado acertadamente Ángela Aparisi (2006), si bien la respuesta jurí-
dica ayuda a configurar al profesional del Derecho, no es un criterio absoluto de 
calificación para el acto humano, sino un objeto susceptible de valoración y justifica-
ción. Ambas actividades no son ajenas a lo jurídico, e interpelan directamente a quien 
las realiza de manera personal. Sobre este punto se ahondará en el último apartado 
del presente artículo.

IV.3 Ciencia, praxis y cultura jurídicas

Ciencia, praxis y cultura jurídicas son tres manifestaciones concretas y objetivas de 
la actividad académica que giran en torno a un modelo de enseñanza del Derecho. 
El vehículo principal de estas manifestaciones está en el profesional del Derecho ya 
que, gracias a su formación, posee una ciencia con la cual influye en su sociedad a 
través de ciertas prácticas y de la promoción de determinados valores.

La identidad de las y los abogados formados en un modelo de enseñanza inspi-
rado en el humanista crítico se configura con base en la convicción de que, gracias 
a sus empeños profesionales y a la praxis que despliega cotidianamente, partici-
pan de manera real en aquella experiencia que Arthur Kaufmann (2000) ha 



comisión nacional de los derechos humanos

130 

denominado historicidad del Derecho29. Se trata de la toma de conciencia, en 
primer lugar, de que lo jurídico es una realidad siempre perfectible; y, en segundo 
término, que tal perfectibilidad convoca incesantemente el discernimiento de 
cada uno de los agentes del Derecho, en pos de una respuesta acertada para cada 
caso concreto. Las y los abogados humanistas críticos saben que la única respuesta 
correcta no existe. Sin embargo, son igualmente sabedores de que ahí donde no se 
realiza el esfuerzo por encontrar la respuesta justa, la mejor solución posible, la 
experiencia jurídica en su conjunto decae. En más de un sentido Pietro Barcellona 
(1983) coincide con lo anterior al hacerse cargo de que el jurista no es ni puede ser 
un vigilante de un orden cristalizado, sino que debe ser partícipe del proceso cons-
tructivo en una sociedad que, a través del Derecho, tiende constantemente a 
mejorar30. 

Las y los abogados con identidad humanista crítica logran tener incidencia social 
cuando se configura una cultura jurídica que busca erradicar la arbitrariedad y la 
violencia —independientemente de las formas que asuma, incluso más o menos 
legalizadas—. La cultura jurídica que promueve este modelo de enseñanza del 
Derecho pretende superar el estatalismo y el economicismo en los que ha estado 
atrapada la experiencia jurídica, sobre todo a partir de la Modernidad. El estata-
lismo supone una reducción del Derecho a puro medio al servicio de la conserva-
ción del poder, con lo cual pierde la consistencia y estructura propias, al asumir que 
la justicia debe ceder ante el vínculo político constituido, a la sazón, en el funda-
mento del bien y del mal. Por su parte, el economicismo implica igualmente una 
instrumentalización del Derecho, pero establece que el centro de gravedad es el 
funcionamiento adecuado del mercado, bajo el entendido de que la búsqueda del 
lucro económico es el mejor medio para la estabilidad y desarrollo de la organiza-
ción social y política de una comunidad (Ballesteros, 2001).

Finalmente, la ciencia del Derecho que postula el humanismo crítico tiene como 
objeto primario el acto justo, lo cual la configura primariamente como una ciencia 
operativa. Desde el punto de vista epistemológico, se entiende que la ciencia del 
Derecho es una aproximación gnoseológica realista al fenómeno jurídico. En este 
orden de ideas, el realismo al que apela la ciencia jurídica de este modelo convoca 

29	 Según Kaufmann, historicidad como atributo ontológico del Derecho significa que este no es un 
mero acontecimiento en el tiempo que, al igual que la naturaleza sin inteligencia, careciese de 
relación con él.  Se determina más bien en su ser a través del tiempo, de ahí que se deba realizar 
en todo momento para dar lugar a sí mismo.  Que el Derecho sea histórico no significa que se 
desarrolle de forma discrecional o arbitraria, sino que el camino debe tener un objetivo total-
mente determinado, el camino del Derecho histórico hacia el Derecho objetivamente válido o 
justo. El Derecho objetivamente justo y la historicidad, por tanto, no son enemigos el uno del otro; 
la historicidad del Derecho le conduce a una mayor clarificación frente al Derecho objetivamente 
justo, con vistas a alcanzar lo inalcanzable, lo que es posible justamente aquí y ahora.

30	 Recientemente, Raymundo Espinoza (2025) ha hecho eco de esta idea, central en el pensa-
miento crítico, al proponer una serie de principios orientados a la revisión permanente de los 
marcos epistémicos y paradigmas del conocimiento en torno al Derecho que permita superar el 
dogmatismo y la rigidez que históricamente han caracterizado a la enseñanza y la práctica 
jurídicas.



edición especial

131

a la interdisciplinariedad, misma que puede quedar ilustrada con dos casos: la 
comprensión del Derecho en clave histórica y antropológica.

a. Derecho e historia. Hoy no es infrecuente escuchar que el estudio del Derecho 
en clave histórica implica una pérdida de tiempo por el anacronismo que repre-
senta. Estas opiniones ven en el pasado solo arqueología, con lo cual actualizan 
otra interesante paradoja de nuestra época: si bien el pasado es objeto de un 
estudio teórico cada vez más serio y sistemático, al propio tiempo resulta carente 
de significado existencial, aprovechable para la experiencia contemporánea (Yepes, 
1996).

A contracorriente, Paolo Grossi (2000) señala que la enseñanza del Derecho, y en 
general el conocimiento jurídico, se ven ampliamente enriquecidos por la visión 
histórica. Su argumento está basado en tres puntos. En primer lugar, la historia del 
Derecho refuerza la convicción crucial de que lo jurídico pertenece a la dimensión 
humana de la civilización, lo cual significa, sobre todo, el reconocimiento de un 
contexto rico en expresiones culturales concretas y específicas. Dicho con palabras 
del propio Grossi, el historiador puede y debe recordar el hecho de que “el texto 
jurídico siempre es representación de una realidad de fondo” (Grossi, 2000, p. 155). 
En segundo término, la aproximación al Derecho bajo el prisma histórico ofrece un 
conjunto de herramientas críticas que ayudan a ponderar adecuadamente los 
valores jurídicos predominantes en una época determinada. Es decir, la historio-
grafía jurídica ayudaría a evitar que los valores jurídicos se conviertan en dogmas 
amparados por una ideología concreta. En tercer lugar, la historia del Derecho con-
tribuye a la recuperación de la percepción unitaria del saber jurídico, y así com-
pensa el movimiento centrífugo de los conocimientos especializados.

b. Derecho y antropología. Los estudios que vinculan Derecho y filosofía enfocada 
en el ser humano son cada vez más frecuentes, lo que sin lugar a dudas debe cele-
brarse. No obstante, el reto consiste en integrar el conocimiento que adquirimos, 
con el fin de entender mejor al fenómeno jurídico, bajo la premisa de que el 
Derecho es un reflejo de la ontología estructural propia del existir humano 
(Ballesteros, 2001). Un ejemplo sobresaliente del aprovechamiento de la antropolo-
gía en el plano jurídico, cuyos efectos todavía estamos por ver, lo encontramos en 
la teoría de los bienes humanos básicos de John Finnis (2000). Entre otras cosas, 
esta teoría pretende contribuir al debate en torno a la universalidad de los dere-
chos humanos, para lo cual intenta comprobar la presencia en toda cultura de 
juicios de valor básicos a través de lo que llama “conductas pan-culturales”. En 
efecto, según este iusfilósofo australiano, hay evidencia suficiente para mostrar 
que todas las sociedades humanas muestran cierta preocupación por el valor de la 
vida humana, o bien que todas exhiben un interés por la verdad para considerar 
que el error, la confusión y la desinformación han de ser evitados, e igualmente que 
todas tienen una concepción de lo mío y de lo tuyo, del título de propiedad y de la 
reciprocidad. A partir de lo anterior, podemos reconocer la existencia de propósitos 
básicos de la acción humana traducibles en un deber ser, como aquel que se 
implica en los derechos humanos.



comisión nacional de los derechos humanos

132 

Ahora bien, consideremos la ampliación de las esferas de la justicia propuesta por 
Alasdair MacIntyre (2001) a partir de dos rasgos antropológicos que hoy frecuente-
mente pasan desapercibidos, a saber, la vulnerabilidad y la dependencia. Según 
esta perspectiva, la existencia humana manifiesta una serie de necesidades tan 
relevantes que hacen del ser humano alguien altamente vulnerable. La vulnerabi-
lidad, en este sentido, quiere decir que todos los seres humanos o bien hemos sido 
dependientes en algún periodo de nuestra existencia —por ejemplo, la infancia— o 
estamos expuestos a colocarnos en una situación que nos inhabilita para valernos 
por nosotros mismos y satisfacer nuestras necesidades más radicales y básicas. 
Dicho con otros términos, el carácter único e irrepetible de cada ser humano, su 
particularidad personal, estaría configurada por tres elementos básicos: capacida-
des, talentos y dificultades. Tal constatación acerca de la naturaleza humana tiene 
efectos prácticos en la medida en que la superación de la vulnerabilidad y depen-
dencia supone la ayuda de otros, motivada por el reconocimiento de que el auxilio 
prestado a una persona en tal estado equivale al cumplimiento de un deber. Este 
razonamiento práctico se configura precisamente a partir de la toma de concien-
cia del cuidado que se ha recibido durante los propios periodos de vulnerabilidad31. 
En definitiva, la naturaleza dependiente del ser humano se encara a través de 
redes de reciprocidad, tejidas por el cumplimiento de un conjunto de deberes, 
agrupables en una esfera de justicia que parte del reconocimiento de la depen-
dencia como un dato antropológico.

IV.4 Ética en la enseñanza jurídica

Comencemos este apartado con una pregunta: ¿por qué habríamos de enseñar 
ética y deontología a las y los futuros abogados? El modelo humanista crítico de 
enseñanza jurídica da respuesta a tal cuestionamiento partiendo de un dato con-
creto: entre ética y Derecho hay una rica relación que comienza por la justificación 
del deber de cumplimiento de las normas jurídicas, pasa por la configuración de la 
validez del Derecho y llega al ejercicio concreto de las profesiones jurídicas —o sea, 
al oficio del jurista—. A partir de lo anterior se deriva la necesidad de incluir a la 
ética y la deontología como objetos de la enseñanza jurídica si se considera, 
además, que:

31	 “El cuidado de los demás desempeña un papel fundamental para mantener la vida en común (…). 
El ser humano puede desestimar este hecho o puede ocultárselo a sí mismo, imaginándose 
como una persona lockeana o una mente cartesiana o incluso como un alma platónica; pero 
también, tiene la posibilidad de entender su identidad (dependiente) a través del tiempo, desde 
la concepción hasta la muerte, y entender con ello su necesidad de contar con el cuidado de 
otras personas en diferentes etapas de la vida pasada y futura.  Es decir, sabe que ha recibido 
atención y cuidado, y sabe que se espera que a su vez preste esos cuidados de vez en cuando; y 
sabe que habiéndose ocupado de cuidar a otros, tendrá necesidad, también de vez en cuando, 
de que los demás le cuiden” (MacIntyre, 2001, 100-101).



edición especial

133

a) Quien ejerce el oficio de jurista acude a las normas positivas con el conocimiento 
de que en innumerables ocasiones lo que a cada persona le corresponde está efec-
tivamente descrito en la norma. Sin embargo —y de esto existe abundante eviden-
cia histórica—, en un número igualmente amplio de casos, lo establecido por una 
norma positiva no llega a coincidir con lo que corresponde a cada persona. Cuando 
esto sucede, el jurista tiende a dejar de ser un mero aplicador de la norma jurídica 
positiva y convertirse en su crítico. Incluso buscará razonablemente evitar su apli-
cación, o bien generar una interpretación justa de la misma: aquella que efectiva-
mente garantice que alguien obtenga o aproveche lo que justamente le 
corresponde. Para el jurista, por tanto, no existe una ruptura entre lo que el Derecho 
es (norma positiva) y lo que debería ser (exigencias éticas), porque el problema de 
la justicia, del Derecho justo, requiere una comprensión global e incluso crítica del 
fenómeno jurídico (Aparisi, 2006). Requiere, para ello, de una conciencia habilitada 
para la reflexión ética en todo operador jurídico, pero sobre todo en quien decide, 
en último término, el deber ser jurídicamente respaldado: el juez32.

En este sentido, es deber moral de toda abogada y abogado contribuir al perfeccio-
namiento del Derecho, es decir, extraer de él toda su riqueza, concretada en la 
justicia y la eficacia. Por ello se incumple con tal deber cuando se ejerce la profe-
sión jurídica sin esfuerzo creativo, limitándose a cumplir las obligaciones específi-
cas de modo rutinario, carente de iniciativa, como si todo estuviera hecho y solo 
hubiese que copiar, repetir y ajustar su acción al resultado interpretativo de la 
norma producido por un método literal (Vigo, 1997). 

En segundo término, es importante reconocer que la corrección ética del ejercicio 
profesional de los juristas en general contribuye al funcionamiento óptimo del entra-
mado institucional mediante el cual se imparte justicia. Efectivamente, la eficacia del 
ordenamiento jurídico es un objetivo social altamente complejo en el que concurren 
poiesis y praxis: lo primero estaría representado, por ejemplo, en aquellas medidas 
que abonan al desempeño eficiente de la función pública de la judicatura, y que se 
han reunido conceptualmente bajo el rubro de “administración para la justicia” 
(Romero, 2007). Lo segundo comprende una deontología realmente vivida por los 
profesionales del Derecho. No obstante esta concurrencia, es posible identificar cierta 
primacía de lo ético sobre lo técnico: si los profesionalmente implicados en asuntos 
jurídicos no llevan a cabo las actividades que les competen de acuerdo con una serie 
de principios y cánones deontológicos, todo recurso técnico destinado a garantizar el 
cumplimiento del Derecho se torna ineficiente. De esta guisa podríamos afirmar que 
una deontología realmente vivida por los operadores jurídicos es una conditio sine 
qua non para la eficacia del Derecho.

32	 Una conciencia habilitada para la reflexión ética es condición necesaria para desarrollar la justi-
ficación auténtica de la decisión jurídica, fundamentalmente la que lleva a cabo el juez. En esto 
coincide Rodolfo Vigo (1998) al señalar que, para estos efectos, son insuficientes las justificacio-
nes meramente formales y autoritativas, por lo que todo apunta hacia el reconocimiento de que 
la justificación jurídica culmina en la moral y en la objetividad.



comisión nacional de los derechos humanos

134 

c) Finalmente, resulta de gran interés señalar que ética y deontología han de 
tenerse como elementos relevantes en la formación jurídica cuando considera-
mos, con Anthony Kronmann (1999), el valor de lo que hacen las y los abogados 
para sí mismos: concretamente, la adquisición de aquellas virtudes asociadas al 
desarrollo del buen juicio o prudencia. Poseer buen juicio no es simplemente 
poseer buena instrucción o inteligencia, sino que significa ser una cierta clase de 
persona y también tener cierto tipo de personalidad. Apuntar a tener sabiduría 
práctica jamás puede ser apuntar simplemente a apropiarse de una capacidad, 
cuyo dominio no produce fundamentalmente cambio alguno en el que lo posee. 
Apuntar a poseer sabiduría práctica es apuntar a una concepción particular de la 
personalidad y al modo de vida asociado con ella.

Conclusiones
Quisiera ofrecer mediante tres ideas unas conclusiones con la certeza de que, dada 
la hondura del tema, aún son preliminares.

Primera. Las escuelas y facultades de Derecho asumen una gran responsabilidad 
ya que, al desarrollar y transmitir conocimiento en esta materia, perfilan la expe-
riencia jurídica de su sociedad. La identidad de las y los abogados, fraguada a 
través de su formación, es el nexo en el que se configura la relación entre cultura 
jurídica y modelos de enseñanza del Derecho.

Segunda. Como fiel reflejo de la complejidad de lo humano, el Derecho se nos 
muestra como una realidad y una disciplina que convoca a la inteligencia de una 
manera particularmente intensa; esto se refleja en la diversidad de modelos que se 
han adoptado para su enseñanza.

Tercera. El modelo de enseñanza del Derecho inspirado en el humanismo crítico 
descrito en estas páginas se suma al coro de puntos de vista, formas de compren-
der y enseñar el Derecho. Sus contribuciones más destacadas son, en primer lugar, 
el desarrollo y divulgación de un conocimiento acerca del Derecho basado en la 
convicción de que el quehacer jurídico es razonamiento práctico. En esta medida 
reconoce y asume una estrecha relación entre Derecho y ética, misma que se 
refleja en la ciencia que cultiva. En segundo lugar, el humanismo crítico pretende 
la formación de abogadas y abogados cuya identidad se distinga por el afán de 
encontrar la respuesta adecuada, la solución justa a los litigios y a los problemas 
que se le propongan. Finalmente, la cultura jurídica que este modelo se empeña 
en irradiar socialmente pretende ser una manifestación concreta de respeto irres-
tricto a la dignidad de todo individuo de la especie humana.



edición especial

135

Bibliografía

Aparisi, Á. (2006). Ética y deontología para juristas. EUNSA.
Ballesteros, J. (2000). Postmodernidad: decadencia o resistencia. Tecnos.
Ballesteros, J. (2001). Sobre el sentido del derecho: Introducción a la filosofía jurídica. 

Tecnos.
Barcellona, P. (1983). La formación del jurista. En AAVV, La formación del jurista: 

Capitalismo monopolístico y cultura jurídica. Civitas.
Bhömer, M. (1999). Introducción. En M. Bhömer (Comp.), La enseñanza del derecho 

y el ejercicio de la abogacía (pp. 13–25). Gedisa.
Courtis, C. (2007). La educación clínica como práctica transformadora. En M. 

Villarreal & C. Courtis (Eds.), Enseñanza clínica del derecho: Una alternativa a 
los métodos tradicionales de formación de abogados (pp. 91–121). CLIP/ITAM.

D’Agostino, F. (2007). Filosofía del derecho. Temis.
Espinoza, R. (2025). Fundamentación crítica para una teoría jurídica situada. 

Marxismo, decolonialidad y filosofía mexicana. Tirant lo Blanch.
Finnis, J. (2000). Ley natural y derechos naturales. Abeledo-Perrot.
Fix-Zamudio, H. (1976). Algunas reflexiones sobre la enseñanza del derecho en 

México y Latinoamérica. En J. Witker (Ed.), Antología de estudios sobre ense-
ñanza del derecho (pp. 77–92). Universidad Nacional Autónoma de México.

Frank, J. (1999). Una defensa de las escuelas de abogados. En M. Bhömer (Comp.), 
La enseñanza del derecho y el ejercicio de la abogacía (pp. 35–72). Gedisa.

Grossi, P. (2000). El punto y la línea (Historia del derecho y derecho positivo en la for-
mación del jurista de nuestro tiempo). Revista del Instituto de la Judicatura 
Federal, 6, 149–164.

Kaufmann, A. (2000). Derecho, moral e historicidad. Marcial Pons.
Kronman, A. (1999). Vivir en el derecho. En M. Bhömer (Comp.), La enseñanza del 

derecho y el ejercicio de la abogacía (pp. 213–234). Gedisa.
Llano, A. (2006). Sentido actual de las humanidades. En R. Alvira & K. Spang (Eds.), 

Humanidades para el siglo XXI. EUNSA.

MacIntyre, A. (2001). Animales racionales y dependientes: Por qué los seres huma-
nos necesitamos las virtudes. Paidós.

Martínez, J. (2005). El conocimiento jurídico. Universidad Complutense de Madrid.
Ollero, A. (1982). Interpretación del derecho y positivismo legalista. EDERSA.
Romero Gudiño, A. (2007). Innovación judicial: Profesionalización, rendición de 

cuentas y ética. Porrúa.
Spaemann, R. (2000). Normas morales y orden jurídico. Persona y Derecho, 42, 

109–129.
Toller, F. (2006). Orígenes históricos de la educación jurídica con el método del 

caso. En G. Tenorio (Coord.), Humanismo jurídico: Ensayos escogidos. Porrúa/
Universidad Panamericana.

Vázquez, R. (2007). Modelos teóricos y enseñanza del derecho. En AAVV, La ense-
ñanza del derecho en México: Diagnóstico y propuestas. Porrúa.



comisión nacional de los derechos humanos

136 

Vigo, R. (1994). La enseñanza del derecho: Presupuestos iusfilosóficos. Anuario de 
Derecho de la Universidad Austral, 1, 25–52.

Vigo, R. (1998). Razonamiento justificatorio judicial. Doxa, 21(2), 483–499.
Vigo, R. (1997). Ética del abogado: Conducta procesal indebida. Abeledo-Perrot.
Yepes, R. (1996). Fundamentos de antropología: Un ideal de excelencia humana. 

EUNSA.
Zweigert, K., Kötz, H. (2002). Introducción al derecho comparado. Oxford University 

Press.





Entrevistas



139

Despositivizar las facultades
de derecho. 
 
Entrevista a Aleida Hernández Cervantes1

Luis Lorenzo Córdova Arellano2 
Andrés Alcalá Rodríguez3

La Dra. Aleida Hernández Cervantes (1979, Sinaloa, México) es Doctora en Derecho 
por la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), investigadora titular A 
definitiva de tiempo completo en el Centro de Investigaciones Interdisciplinarias 
en Ciencias y Humanidades (CEIICH), y profesora de la División de Estudios de 
Posgrado de la Facultad de Derecho de la UNAM, donde ha impartido las asigna-
turas de Epistemología Jurídica, Teoría Jurídica Contemporánea, Metodología 
Jurídica y Derecho y Literatura, entre otras. Es docente del Diplomado en Teoría e 
Investigación Feminista que coordina el CEIICH, espacio desde el cual ha contri-
buido a la consolidación de una perspectiva crítica, interdisciplinaria y feminista 
del derecho.

Ha realizado estancias de investigación en la Universidad Complutense de Madrid 
(España) y en la Universidad de York (Canadá), y pertenece al Sistema Nacional de 
Investigadoras e Investigadores (Nivel I). Actualmente forma parte del Grupo 
Multidisciplinario e Interinstitucional de la Declaratoria de Alerta por Violencia 
contra las Mujeres en la Ciudad de México, participando en el análisis jurídico y 
social de las violencias estructurales de género. 

1	 Esta entrevista fue realizada en el marco del proyecto de Secretaría de Ciencia, Humanidades, 
Tecnología e Innovación (SECIHTI) en colaboración con la Comisión Nacional de los Derechos 
Humanos (CNDH), denominado “La práctica institucional del derecho y la defensoría de los dere-
chos humanos en México. Renovación e incidencia de la teoría, la enseñanza y la investigación 
del derecho en la cultura jurídica”.

2	 Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (CENADEH) 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).

3	 Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (CENADEH) 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).



comisión nacional de los derechos humanos

140 

Además de su destacada trayectoria académica, participa activamente en espa-
cios de difusión y debate público. Es colaboradora del programa Masiosare trans-
mitido por Canal 22, donde realiza una labor constante de discusión y divulgación 
de temas coyunturales de relevancia nacional, vinculando el pensamiento crítico 
con los procesos sociales y políticos del país.

La entrevista busca explorar su trayectoria intelectual y su pensamiento en torno a 
la epistemología del derecho, la crítica feminista, la relación entre derecho y litera-
tura, y los desafíos contemporáneos de la enseñanza jurídica en la construcción de 
un conocimiento emancipador, situado y comprometido con la transformación 
social. 

Luis Lorenzo Córdova Arellano (LC): Gracias doctora Aleida Hernández Cervantes 
por aceptar participar en esta entrevista en el marco del proyecto de SECIHTI, titu-
lado La práctica institucional del derecho y la defensoría de los derechos humanos 
en México. Renovación e incidencia de la teoría. La enseñanza y la investigación 
del derecho en la cultura jurídica. Quién mejor que usted para abordar la ense-
ñanza, la práctica y la investigación jurídicas. 

Uno de los objetivos principales del proyecto SECIHTI es fomentar nuevas genera-
ciones de juristas con un enfoque crítico y de paz crítica. Este concepto es promo-
vido por la Comisión Nacional de los Derechos Humanos (CNDH), a la que pertenece 
el Centro Nacional de Derechos Humanos (CENADEH) “Rosario Ibarra de Piedra”. 
Agradecemos su testimonio, el cual es de tipo testimonial y teórico, buscando 
conocer cómo se acercó a la lectura crítica del derecho.

Soy Luis Lorenzo Córdova Arellano, investigador del CENADEH de la CNDH, y 
también está presente Andrés Alcalá Rodríguez, investigador del CENADEH. 
Sabemos que obtuvo su doctorado en derecho por la UNAM. ¿Podría describir su 
experiencia doctoral y qué la llevó a especializarse en este campo?

Aleida Hernández Cervantes (AH): Agradezco mucho a Luis y a Andrés, y al 
CENADEH, por esta entrevista y por realizar proyectos interesantes que recuperan 
los testimonios de profesores y profesoras de derecho que adoptan un pensa-
miento crítico. Es importante recuperar la ruta que nos llevó a esta epistemología, 
metodología y pedagogía alternativas, ya que difieren de las convencionales que 
se han recibido en la mayoría de las facultades de derecho en México (incluyendo 
la UNAM, Sinaloa o Baja California).

Sobre mi experiencia, estudié la licenciatura en derecho en la Universidad 
Autónoma de Sinaloa (UAS). Luego vine a estudiar la maestría en derecho en la 
UNAM y decidí continuar los estudios de doctorado inmediatamente después de 
que me gradué de la maestría. Necesito unir esto porque son varias trayectorias 
investigativas que están conectadas, tanto en la maestría como en la de doctorado, 
y las que he continuado posteriormente.

En la tesis de maestría estudié la seguridad social en México: cuando empecé a 
estudiarla me centré en su crisis. Esta venía de las reformas que se habían hecho a 
la Ley del Seguro Social (LSS), a la Ley de los Sistemas de Ahorro para el Retiro (Ley 



edición especial

141

de Afores), y cómo estaba cambiando el paradigma de la seguridad social. A eso le 
llamé el cambio de paradigma de la seguridad social. Era importante indagar en 
qué consistían esas reformas. Eran reformas estructurales, formaban parte de un 
gran paquete. Empecé a observar que no solo la seguridad social se privatizaba y 
se transfería a manos privadas (banca privada) para su administración y gestión, 
sino que formaba parte de un marco de reestructuración y adelgazamiento del 
Estado. 

Esto derivó de condicionamientos por ciertos préstamos que le habían hecho a 
nuestro país en el sexenio de Ernesto Zedillo Ponce de León, aunque ya venían 
planteándose en el sexenio de Carlos Salinas de Gortari.

Es como si empezáramos a ver un pequeño punto y vas abriendo el foco, amplián-
dolo de tal manera que te das cuenta que no solo es la seguridad social sino 
también el trabajo que se desregula, los recursos naturales que se transfieren a 
empresas transnacionales y el adelgazamiento del Estado en sus funciones socia-
les. Te das cuenta que no es solo un tema. Yo necesitaba cerrar la tesis de maestría 
y llegué a ciertas conclusiones, pero la tesis de doctorado me permitió hacer análi-
sis macro: ampliar el análisis y seguir profundizando en que esto lo estaba gene-
rando las políticas de globalización neoliberal. 

Estas políticas venían precedidas de una serie de indicaciones, directivas y com-
promisos que nuestro país había adquirido con organismos como el Fondo 
Monetario Internacional (FMI), el Banco Mundial (BM) y el propio Estados Unidos 
(EE. UU.).

Por eso hice una tesis sobre globalización y derecho y los impactos de la globaliza-
ción en el derecho. Primero, en términos de teoría general del derecho, intentando 
hacer un planteamiento teórico que tuviera posibilidades de explicar ciertos fenó-
menos jurídicos, no solo de nuestro país, sino desde otros países en América Latina. 
Luego, lo aterricé a ciertos aspectos más concretos de afectación a derechos socia-
les. Por eso reviso literatura de pensamiento crítico y pensamiento jurídico crítico. 
Porque las posiciones positivistas tradicionales son insuficientes para explicar el 
fenómeno de la globalización y el derecho, a partir de los cambios en el orden jurí-
dico nacional de cada país. 

Esto era algo que se discutía mucho en los centros de investigación de pensa-
miento jurídico en ese momento (2007 al 2011). Los cambios en el orden jurídico 
nacional derivados de la globalización estaban muy asociados al concepto de 
gobernanza. Sinceramente, el concepto de gobernanza me generaba mucho 
ruido porque es un concepto liberal que no me ayudaba a comprender a fondo lo 
que estaba pasando con la globalización, sobre todo, con los países en desarrollo 
como el nuestro.

Empecé a buscar un marco teórico que me explicara la evolución de los Estados-
nación. Necesitaba comprender en qué momento estaba el Estado nación mexi-
cano y los Estados nación en países en desarrollo, y cómo eran las afectaciones por 
los procesos de globalización. Me fui a la literatura del materialismo histórico. 
Revisé cómo se configura históricamente el Estado nación; revisé a Eric Hobsbawm, 



comisión nacional de los derechos humanos

142 

a Immanuel Wallerstein, y a varias autorías que explican este proceso desde una 
perspectiva marxista con el método del materialismo histórico, no desde la noción 
de Estado ideal.

Empecé a tener estas orientaciones porque también tenía un comité tutoral del 
doctorado que estaba más del lado de perspectivas históricas y materialismo his-
tórico. Por ejemplo, el profesor Enrique Rajchenberg (historiador de la economía), 
el doctor Alfonso Bouzas (especialista en fenómenos laborales) y el doctor Jaime 
Cárdenas, quien ya estaba revisando desde una perspectiva crítica las reformas 
estructurales en nuestro país. El doctor Cárdenas venía de una tradición más cons-
titucionalista liberal, pero hizo un tránsito en su pensamiento a uno más crítico. 
Este acompañamiento fue importante porque él estaba haciendo un análisis 
crítico de las reformas neoliberales que estaban sucediendo en nuestro país.

Luego me fui a la Universidad Complutense de Madrid con Antonio de Cabo. En 
realidad, a quien más había leído hasta ese momento era a Carlos de Cabo, que con 
sus libros de historia constitucional desde una perspectiva marxista me ayudó 
mucho a entender cómo habían evolucionado los Estados nacionales y la configu-
ración jurídica constitucional de sus estados (sobre todo europeos). Toda esa litera-
tura y esa mirada crítica me ayudó a entender que no era suficiente analizar lo que 
estaba pasando en México sin comprender el marco analítico crítico de toda esa 
evolución. Quedé satisfecha hasta ese momento de cómo había llegado a ese 
punto, pero la investigación nunca termina.

Sí diría que, en su momento, al doctorado le faltó tener más interacciones, más 
posibilidades de espacios de discusión. El doctorado en derecho de la UNAM fue 
un momento muy solitario con reuniones esporádicas con los comités tutora-
les. No había seminarios de investigación en ese momento. Afortunadamente 
eso ha ido cambiando y se han robustecido los espacios para que el estudiantado 
doctoral pueda hacer intercambios y tener mayor formación en herramientas de 
investigación. Ese fue el trayecto del doctorado.

LC: Ahora que hablas del concepto de gobernanza, me acordé que recientemente 
tuve la oportunidad de visitar China. Compré un libro que se llama The Governance 
of China in the New Era: Breaking the Cycle of Rise and Fall de Li Junru (exvicepre-
sidente de la Escuela Central del Partido Comunista Chino, PCCh). Es decir, los 
chinos están usando el concepto de gobernanza a su manera con características 
chinas. ¿Eso te sigue generando ruido por parte de China o habría que matizar?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Tendría que conocer el libro, quién lo escribe, desde qué 
perspectivas. Si lo está escribiendo un liberal con sus anteojos liberales para anali-
zar el fenómeno de China o es distinto.

LC: Es un funcionario historiador oficial chino del Partido Comunista Chino, es 
decir, es la versión oficial, y analiza el pensamiento de Xi Jinping.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo creo que ese concepto de gobernanza, que última-
mente no le he seguido la pista, tiene toda la noción de la integración de la socie-
dad civil y de los actores no estatales que participan en la construcción de las 



edición especial

143

políticas públicas. Esa es la parte que a mí no me terminó de convencer para incor-
porarlo en mis análisis. Me parecía una perspectiva muy estadounidense en ese 
momento. 

Ahora, cuando hablan de gobernanza, también es hablar de gobernabilidad. 
Depende de la traducción. Si él está diciendo gobernanza en términos de goberna-
bilidad, es decir, cómo se gobierna China, con qué características, con qué actores, 
desde qué perspectivas, me parece adecuado. Si quieren que lo lean en Occidente, 
le ponen ese término que ha sido la ruta de descripción de la gobernabilidad. 

LC: Tuviste una buena intuición porque precisamente el libro es un análisis de la 
doctrina de Xi Jinping. Yo también, durante mi doctorado en derecho, tuve que 
incluir un apartado sobre gobernanza. Me enteré de la crítica de Boaventura de 
Sousa Santos, quien hizo una radiografía de cómo este concepto fue promovido 
por la élite estadounidense.

Andrés Alcalá Rodríguez (AAR): Cuando estabas analizando los impactos del neo-
liberalismo y la globalización y encontraste que en el derecho también hubo 
impactos teóricos, ¿encontraste que se modificaron conceptos, se entendieron de 
forma distinta o cómo es ese impacto teórico en el derecho?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Tu pregunta es muy amplia e interesante, pues dio y da 
para varios libros. Hay varios autores y autoras que han hecho una abstracción de 
los fenómenos jurídicos derivados de los procesos de globalización y neolibera-
lismo. Ellos dan cuenta, no de los cambios concretos en particular en los ordena-
mientos jurídicos, sino de las tendencias dentro de esas regulaciones.

Por ejemplo, dan cuenta del fenómeno de la desregulación jurídica o de la autorre-
gulación jurídica, que son fenómenos específicos que se observan en cómo 
cambian los ordenamientos jurídicos nacionales desde que empiezan los procesos 
de globalización a principios de los años ochenta del Siglo XX. Estos procesos 
tienen un punto de partida con la crisis fiscal del Estado de bienestar y los Estados 
sociales de derecho que luego se traducen formalmente en procesos de privatiza-
ción y desregulación jurídica.

Hay conceptos como autorregulación y desregulación jurídica, pero ¿cómo 
podemos llamar a este fenómeno jurídico? No queremos decirle captura del 
Estado por parte de los actores privados transnacionales porque no es solo su 
“captura”. Hay diferentes perspectivas. Algunos autores y autoras hablaban de que 
los actores económicos capturaban a los Estados nación. Otras decían: “Es que no 
los capturan, es que son parte de ellos”. Quienes llegan y gobiernan ya forman 
parte de las redes, articulaciones e intereses privados transnacionales. Había y hay 
ejemplos de quienes llegan y gobiernan: eran empresarios o venían de fuertes vín-
culos con el poder privado.

Ya no era el político tradicional que llega y gobierna porque viene de un partido 
político y se dedicó toda la vida a la política de base. Venían ya de intereses o incluso 
ya formando parte de esa élite o de ese sector. A esto se le denominó de varias 
formas. Tienes a Juan Ramón Capella Hernández, un catalán que habla del 



comisión nacional de los derechos humanos

144 

“soberano privado transnacional”. Él dice que ese conjunto de corporaciones junto 
con el Estado que participa forma parte ahora de algo que podemos llamar “sobe-
rano privado transnacional”.

Podemos encontrar a otras autoras como la socióloga de Nueva Zelanda y de 
ascendencia argentina, Saskia Sassen. Ella muestra que el espacio público no es 
que se haya privatizado sino que se convirtió en la sede en que ha operado la glo-
balización económica. Por eso hay varias teorías al respecto. En el derecho, aunque 
no se han hecho muchísimas teorizaciones, sí encuentras varias. Boaventura de 
Sousa Santos también hizo una teorización sobre la globalización. Yo retomo varias 
cosas de las que él habla, de Juan Capella, de Saskia Sassen, y de varios autores y 
autoras. Esa fue mi intención en la tesis de doctorado: teorizar sobre eso.

AAR: Muchas gracias. Ahora bien, en la Facultad de Derecho de la UNAM has 
impartido materias como Epistemología Jurídica, Teoría Jurídica Contemporánea, 
Metodología Jurídica, y Derecho y Literatura. ¿Qué desafíos y satisfacciones 
encuentras al enseñar estas materias en el posgrado?.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo empezaría por hablar de las satisfacciones y luego de los 
desafíos. Hay muchas satisfacciones.

Diría que la satisfacción es incorporar áreas de las humanidades en estas materias, 
y ahí es donde veo Literatura y Derecho. Quiero contarles un poco de esta historia. 
Aunque Derecho y Literatura no se cristalizó como asignatura en el posgrado, yo 
traté de impulsarla dentro de la maestría en derecho en la UNAM. Empecé dando 
Investigación en Expresión Jurídica, luego pasé a Metodología Jurídica, después 
Epistemología Jurídica y Teoría Jurídica Contemporánea. Cuando ya había pasado 
por todas esas materias, me pareció muy interesante cuando me enteré de la 
corriente Teoría de Derecho y Literatura. Dije: “¿Por qué en nuestro posgrado no 
impulsamos algo así?”. Además, soy amante de la literatura.

Le propuse a una de las coordinadoras del posgrado si podíamos impulsar esa 
materia. Ella me dijo que impulsar una materia dentro de un plan de estudios lle-
varía mucho tiempo: podría ser burocrático y largo. Entonces me sugirió: “Aleida, 
¿por qué no lo haces en la materia de Derechos de Autor y desarrollas el contenido 
mientras tanto?”. Fue con la doctora Patricia Kurczyn que se permitió esa 
posibilidad. 

Durante dos semestres, impartí Derecho y Literatura. Revisamos obras en función 
de temas de justicia, del análisis del orden jurídico, de problemáticas entre derecho 
y justicia, entre lo legal y lo justo. También reflexionamos en torno a las disquisicio-
nes que tiene el individuo frente a un orden jurídico abrumador como se observa 
en El Proceso de Franz Kafka. Revisamos muchas obras como Crimen y Castigo de 
Dostoievski. Pero no se pudo concretar como materia, así que lo que hice fue inte-
grar literatura dentro de la materia que imparto: Teoría Jurídica Contemporánea.

Fue una gran satisfacción para mí incorporar el análisis de la corriente Derecho y 
Literatura. Esta corriente es un movimiento intelectual en EE. UU., Europa y América 
Latina (en Argentina la materia existe hace mucho tiempo; en nuestra Facultad ya 



edición especial

145

está en licenciatura desde hace pocos años) que abre otro horizonte al estudian-
tado. Un horizonte de comprensión desde otro panorama que no es la ley dura, la 
ley concreta. No es desde un código o la Constitución, sino desde otras formas de 
narrar los problemas sociales y jurídicos que están recogidos en la literatura.

Esto permite entrar a la formación de las y los estudiantes con otra sensibilidad. 
Llegas a puntos de sensibilidad a los que muchas veces no llegarías ni siquiera con 
la filosofía. Aunque la filosofía es la parte que más te ayuda a reflexionar de manera 
profunda, la literatura es una paralela. Yo diría que tiene la misma fuerza que la 
filosofía.

Si la tomamos en serio, si hacemos la reflexión guiada con preguntas concretas, 
articuladas, incluso si la acompañamos de cine, formas a los y las estudiantes en 
una sensibilidad humanista que piensa los problemas desde un lugar de historias 
que permite empatizar y sensibilizar. Esto ha sido una gran satisfacción porque 
entrelazas corazón y razón. Me parece que esto es algo que no se ha fortalecido lo 
suficiente en las facultades de derecho.

Un desafío sería que se incorpore muy seriamente de manera transversal, así 
como decimos de la perspectiva de género, en todas las materias una o dos obras 
de literatura. Esto sensibilizaría de otra manera y fortalecería la formación huma-
nista en el estudiantado.

LC: De acuerdo. Qué interesante lo que dices: formar desde otra sensibilidad. Aquí 
en CENADEH, como sabes, se está desarrollando un diplomado de Pensamiento 
Jurídico Crítico y Contemporáneo, y tú nos recomendaste a José Ramón Narváez. 
La verdad es que fue otra sensibilidad; ciertamente, ver el derecho desde ese punto 
de vista, de mucha sensibilidad, además de ameno.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Con él hemos hecho cosas. El libro de Derecho y Literatura 
que coordiné tiene un estudio preliminar de él, precisamente.

LC: Me acordé de un libro de Tolstoi que se llama Resurrección.

ALEIDA HERNÁNDEZ: No, ese no lo he leído.

LC: Lo escribió en 1899, un poco antes de comenzar el Siglo XX. Es un texto cuya 
temática no es propiamente el derecho, pero tiene temática jurídica. Es el caso de 
una injusticia contra una joven por aburrimiento de los jueces: una denuncia contra 
la burocracia judicial.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Pues, por ejemplo, ese libro es fantástico para que se lea en 
cualquiera de las materias de la facultad.

LC: El muchacho que originó esa sentencia tiene remordimiento, similar al de 
Crimen y Castigo, e intenta salvar o reparar el daño. Tuvo una metamorfosis en su 
vida. A mí me gusta mucho esa novela. La leí cuando estaba en la licenciatura; te la 
recomiendo.

ALEIDA HERNÁNDEZ: La voy a apuntar, queda en lista junto a otros tantos libros.



comisión nacional de los derechos humanos

146 

LC: Sabemos que eres muy activa leyendo literatura. Te declaras amante de la lite-
ratura. Vemos tus publicaciones en redes sociales entre café y literatura, práctica-
mente. ¿Cuándo vamos a leer tu novela?

ALEIDA HERNÁNDEZ: No, no tengo esa habilidad, más bien no me he formado 
para eso. Creo que requiere de una formación. No digo que nunca, porque me he 
atrevido a escribir, si no novela, sí uno que otro cuento, y un texto titulado Cerca de 
la empatía, lejos de la violencia. Cartas a mi hijo, que precisamente pretende eso 
de lo que hablábamos; por eso el nombre, desde la empatía contra la violencia. No 
digo que más adelante no me meta a talleres de escritura y me lo tome más en 
serio, pero le tengo mucho respeto a las escritoras y los escritores que lo hacen 
bien. Así que mejor se lo dejo a ellos.

LC: Puedo decirte que tendrías tus lectores. A mí me resultaría muy interesante 
leer una novela de una profesora e investigadora en derecho; poder leer cosas que 
no puedes decir libremente en un texto de investigación por el rigor.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Claro. Pues tomaré nota para ver si un día me sale algo que 
pueda tener un carácter publicable. Hay muchas personas que creen ser escritores 
y que les falta; entonces, yo tendría que formarme. Sé que pudiera darme ese 
espacio como me invitas generosamente. Sí ha habido casos; podemos seguir la 
pista de quienes han sido abogados y abogadas, litigantes, cuyas experiencias 
luego transforman en relatos y cuentos de casos paradigmáticos. Por ejemplo, es 
el caso de un autor alemán que se volvió bestseller con sus libros de relatos y 
cuentos, tanto que dejó el derecho por la literatura: Ferdinand von Schirach. En 
una de esas nos da por ahí.

LC: ¿Por qué no? Digo, tú le tienes mucho respeto a los escritores. Yo creo que hay 
que faltarles el respeto, en buen sentido.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Sí, en sentido creativo y literario. Me dejaste pensando cuál 
podría ser mi rubro en ese formato de relatos, cuentos o novelita. Algunos profeso-
res o profesoras han tomado una vía hacia la literatura también para expresar cosas 
que les parece que pueden comunicar y compartir. Bueno, voy a tomarlo en serio 
en algún momento.

LC: En fin, has impartido materias de teoría e investigación feminista en el CEIICH. 
¿Cuál consideras que es la importancia de la teoría feminista en el campo jurídico 
actual?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Es importantísimo que incorporemos seriamente la teoría 
feminista en la formación jurídica. Para eso hay que formarse, que leer muy en 
serio a las autoras que han hecho teoría feminista. Hay teoría feminista desde 
antropología, sociología, ciencia política, economía, historia; desde el área de cono-
cimiento que se nos ocurra. Es un pensamiento muy profundo y desarrollado que 
es muy importante que esté en las facultades de derecho.

Empezaríamos a deconstruir el campo jurídico, a dejar de pensar solo desde una 
mirada masculina, que es como se construyó el orden jurídico. Históricamente, las 
mujeres no estábamos en el centro ni éramos ciudadanas; éramos personas de 



edición especial

147

segunda o tercera categoría sin una voz pública importante. Toda esa historia hay 
que incorporarla en el campo jurídico y en la historización del derecho.

Así como hemos aprendido en qué han consistido las luchas sociales para que 
haya derechos sociales, tendríamos que incorporar la teoría feminista para que 
entendamos cómo las mujeres han sido invisibilizadas y cómo se han incorporado 
a la vida pública. Tendríamos muchos elementos de análisis sobre cómo ciertas 
categorías jurídicas están pensadas desde el androcentrismo, desplazando a las 
mujeres, a los niños y otras miradas.

El sujeto del derecho estuvo pensado desde la mirada de un hombre blanco, pro-
pietario y europeo. Esto lo entenderíamos desde la teoría feminista, no desde la 
teoría decolonial o solo desde la teoría marxista. Es importante incorporarlo en los 
estudios jurídicos para entender la mitad de la población, cómo se invisibilizó, y 
cómo las categorías jurídicas están pensadas desde una mirada androcéntrica: de 
poder de los hombres respecto de las mujeres. Cómo se ha construido el orden 
patriarcal y cómo se ve reflejado en el derecho y en las decisiones de la judicatura.

Hay mucho que decir al respecto. En mi materia de Teoría Jurídica Contemporánea 
incorporo textos de Rita Segato, Catharine MacKinnon y Alda Facio dentro de las 
teorías críticas del derecho. Esas miradas son importantes porque sí descolocan la 
mirada masculina del derecho y la visibilizan. Empiezo con Un Cuarto Propio de 
Virginia Woolf el módulo de teorías feministas. Los desarmo primero desde el 
corazón, desde la parte más sensible, para entrar luego a la teoría feminista. Explico 
que el feminismo es pensamiento, es teoría y es movimiento social también. No 
son solo las protestas o la acción directa contra la violencia sino teoría desde la filo-
sofía, la antropología, la historia, la economía, sobre la mirada feminista del mundo 
que deconstruye mucho del orden patriarcal y del derecho. Por eso empiezo con 
Virginia Woolf.

Catharine MacKinnon, la de los Critical Legal Studies, tiene varios textos como 
Feminismo Inmodificado: Discursos sobre la Vida y el Derecho. Ha revisado mucho 
los temas de pornografía, cuestiones sexuales o acoso sexual. Y tiene un libro sobre 
Teoría Feminista del Estado. Ya no la he incorporado en los últimos dos semestres 
porque quise incluir a las latinoamericanas como Rita Segato, para no seguir con 
esta mirada solo estadounidense o anglosajona.

LC: El feminismo y la teoría feminista han politizado hasta el lenguaje. Hacer refe-
rencia a ambos sexos ya está dentro de la cultura. Prácticamente se ha vuelto polí-
ticamente incorrecto no referirte a ambos sexos.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Ya es hasta anacrónico no referirte a los dos sexos. No solo 
es políticamente incorrecto: empieza a hacer ruido cuando no se menciona la a. Un 
poquito como: “qué raro que no hayan dicho todas y todos”. Aunque a veces es 
cansado y reiterativo, solo hay que combinar. No hace falta que para todo digamos 
todas y todos, pero sí que esté visible la a, que esté visible la mitad de la 
población.



comisión nacional de los derechos humanos

148 

LC: A donde quería llegar es: ¿qué le dirías a hombres, sobre todo, y mujeres que 
son escépticas? Sienten que esto sería un campo minado. Hay que tener mucho 
cuidado con las cosas que se dicen, sobre todo en eventos públicos. ¿Dirías que hay 
una banalización del lenguaje feminista?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo nunca diría algo así. Lo banalizó Vicente Fox cuando lo 
empezó a introducir en sus discursos políticos, pero porque él no hizo políticas 
públicas feministas serias ni tenía una impronta feminista o de igualdad entre 
hombres y mujeres. Al contrario, le dijo a las mujeres “lavadoras de dos patas”. 
Banalizó el lenguaje incluyente un gobernante como Vicente Fox que es de 
derecha. Pero si nada más queda en el lenguaje, entonces sí diría que lo están 
banalizando, que es superficial. Sin embargo, no partiría de que —porque algunas 
personas usan el lenguaje inclusivo, pero no se corresponde en sus acciones como 
personas igualitarias o que respetan a las mujeres— habría que ir hacia atrás en el 
uso del lenguaje inclusivo. Lo que no se nombra no existe. Existimos, por lo tanto, 
hay que nombrarnos.

Tal vez te refieres a cuando ya se incluye también la e.

LC: Sí, la e, pero también la discusión sobre si biológicamente una persona que 
nace hombre…

ALEIDA HERNÁNDEZ: … Pero esa es otra discusión bien compleja, Luis. 

LC: Ahí está, esa es la pregunta.

ALEIDA HERNÁNDEZ: No creo que tengamos que hablar en este momento de ese 
tema porque tendríamos que desmenuzar muchas cosas. No sé si quieras que la 
entrevista se vaya a esta discusión que hay en el feminismo que es muy compleja 
sobre el tema de lo binario, lo no binario, las personas transexuales, las personas 
que transicionan a ser mujeres. Esta discusión mantiene en una fragmentación 
muy grave al feminismo hoy, pero no es solo de lenguaje.

LC: Pareciera que es un “campo minado”.

ALEIDA HERNÁNDEZ:  Sí, pero es un campo minado mucho más ontológico y de 
acción política que de lenguaje. De disputas epistemológicas, históricas y hasta 
ideológicas.

LC: Como mencioné, el CENADEH imparte el diplomado Pensamiento Jurídico 
Crítico y Teorías Contemporáneas, en que participaron Alina Herrera y Diana Molina 
para hablar sobre teorías feministas, y el tema salió a colación. Alina hizo referencia 
a Marcela Lagarde y a Marta Lamas. Marta Lamas ha sido muy criticada por la 
postura que ha sostenido.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Es un tema en específico. Si tuviéramos que entrar en esa 
discusión, por lo menos en México, dos feministas muy importantes han represen-
tado líneas de discusión al respecto, pero no se agota en ellas.

LC: De acuerdo. Lo comento simplemente pensando en quienes leerán esta entre-
vista, invitándoles a ver esa sesión del diplomado sobre teoría feminista. 



edición especial

149

AAR:  Esta pregunta tiene mucho que ver con todo lo que nos has platicado y 
sobre la interdisciplinaridad en tu trabajo. ¿Consideras que las abogadas y los abo-
gados tendríamos que ser más interdisciplinarios? ¿Esto nos ofrece ventajas, nos 
aleja de la disciplina formal como nos la han enseñado o nos ayuda a transformar 
el derecho un poco? ¿Qué opinas?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo creo que la interdisciplina ayuda muchísimo a abrir el 
campo de análisis y de comprensión del derecho. No es suficiente quedarnos con 
la visión disciplinaria del derecho; así no comprendemos los fenómenos sociales 
que el derecho intenta regular.

Si entendemos solo, por ejemplo, la revisión de la Ley Federal del Trabajo y solo nos 
vamos a las normas constitucionales sobre la regulación del trabajo, pero no enten-
demos el fenómeno del trabajo, las relaciones sociales en que se funda, los actores 
sociales que componen el mundo del trabajo ni el contexto nacional e internacio-
nal en que se inscribe la división internacional del trabajo, no vamos a entender la 
regulación concreta.

Por supuesto que, en ese sentido, hay que conocer historia. Necesitamos aproxi-
marnos a tener estudios sobre historia del trabajo en particular, no solo del derecho 
laboral. Necesitamos acercarnos a explicaciones económicas y sociológicas del 
trabajo para comprender después por qué se ha regulado de esa manera en con-
creto en este momento de la historia. Por eso es importante que no nos quedemos 
solo con la norma.

Claro que se necesita tener conocimientos de historia, economía, sociología, litera-
tura y ciencia política. Por eso no deberíamos ser solo juristas y solo comprender 
derecho. Eso nos da una comprensión muy parcial, muy escueta, de lo que es el 
fenómeno jurídico, las normas y las leyes. Me parece fundamental que no tenga-
mos solo una formación de abogacía. 

El proceso neoliberal le fue quitando a nuestra formación todos los elementos 
fuertes de filosofía, historia, economía, sociología y ética. Nos fue reduciendo a 
meros técnicos de lo concreto y de lo muy particular, sin comprender el marco 
general de historia, economía y ciencia política en que se inscriben y explican esas 
leyes y normas concretas. Nos volvimos unos técnicos del derecho bastante igno-
rantes: porque no estamos comprendiendo todo el fenómeno jurídico en que el 
derecho se inscribe.

LC: ¿Consideras que hay una crisis del positivismo jurídico? Y, ¿cómo te definirías 
dentro de las escuelas jurídicas o cuál sería la forma de definir tu pensamiento 
jurídico?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo me inscribo en las teorías críticas del derecho. Me auto-
defino como parte de la corriente crítica latinoamericana con conocimiento 
situado feminista. No provengo de los Critical Legal Studies ni de las teorías críticas 
europeas. Provengo de una mirada crítica del derecho, de un pensamiento jurídico 
crítico latinoamericanista, situado y feminista. Y si quiero ser atrevida y con el 



comisión nacional de los derechos humanos

150 

respeto que me merecen los estudiosos y las estudiosas del marxismo, me defini-
ría como marxista.

Para mí la clase social y la intersección clase-género son fundamentales. Con ellas 
miro el derecho. Ya se incorporó la categoría de la etnia, por supuesto, pero la inter-
sección clase-género es fundamental.

LC: ¿Por qué no abundas en el estatus de esa intersección?  

AAR: Agregaría también la falta de crítica que hay en la propia crítica, sobre todo 
en estos estudios que quizás se han hecho muy rígidos, como estudiar el mar-
xismo. Eso que dices de que parece que hay que pedir permiso para escribir sobre 
eso o analizarlo, ¿es algo a lo que también tú te has enfrentado, por ejemplo, 
cuando has escrito sobre derecho laboral?

ALEIDA HERNÁNDEZ:  Por eso me parece importante incluir el tema de género, el 
marcador género. Si nosotros queremos estudiar el derecho, un ordenamiento 
jurídico, una resolución judicial o un análisis específico, si nos ponemos los lentes 
de la clase y nos ponemos los lentes de género, se hace una combinación muy 
interesante de un análisis crítico situado.

Cuando lo analizas con la categoría de clase, te permite mirar cuáles son los actores 
que están en movimiento en una ley o en una resolución, quién lleva la batuta. 
Pero si además le agregas la categoría o el marcador de género, dices: “Entonces, 
¿esto es desde una mirada masculina o androcéntrica, algo más le está faltando? 
¿Dónde están las mujeres? ¿Dónde está la mitad de la población en esa construc-
ción de la decisión jurisdiccional o de la ley?”. Yo esto lo incorporo en todos los 
análisis que puedo.

Si avanzamos un poco más, hay que incluir también la categoría etnia: ¿dónde está 
la mirada de los pueblos? Y a eso le agregamos la categoría geopolítica: ¿dónde 
está nuestro país? Por ejemplo, si vamos a hacer un análisis del T-MEC, ¿dónde está 
colocado nuestro país? ¿Es subalterno? ¿Qué capacidad tiene para negociar? Vas 
agregando marcadores sociales.

Respecto a la ortodoxia, cuando digo “con respeto” para quienes estudian muy a 
profundidad a Marx y la corriente marxista, lo digo porque hay muchos análisis 
muy finos desde el marxismo. No partiría de que respeto la ortodoxia. Al contrario, 
partiría de que tengo una mirada marxista o quiero tener una mirada marxista sin 
la ortodoxia, sin la camisa de fuerza de la ortodoxia. ¿Por qué? Porque yo le agrego 
otras categorías al análisis. Esto es algo que le cuesta mucho más trabajo a quienes 
son muy ortodoxos marxistas. Además, le quitan la capacidad de creatividad y de 
tener miradas más frescas. Autoras como Silvia Federici, por ejemplo, en ese análi-
sis marxista incorpora el género y a las mujeres en el análisis histórico, y no por eso 
es menos marxista.

LC: Oye, Aleida, y metiéndonos en problemas otra vez: ¿género o feminismo?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Es que es diferente. Es diferente porque el género es lo que 
estudia el feminismo, entre otras cosas. Lo diría Catharine MacKinnon: “La clase 



edición especial

151

social es al marxismo lo que el género al feminismo”. Con la categoría analítica 
género, el feminismo puede hacer estudios para explicar, por ejemplo, las relacio-
nes de poder entre hombres y mujeres, la división sexual del trabajo.

Hay también una disputa. El feminismo —en términos de pensamiento y teoría— 
es el corpus, casi como si dijeras “marxismo”. El pensamiento feminista o el femi-
nismo en términos de teoría: no solo de movimiento social, porque tiene esas dos 
vertientes. Hay quienes reivindicamos que hablemos de teorías feministas más 
que de teorías de género, porque estas se fueron más al tema de la identidad. 
Las teorías de la identidad, como las que desarrolla Judith Butler, discuten con las 
teóricas marxistas feministas, porque se fueron por la identidad. Ahí tienes a Nancy 
Fraser haciendo esa discusión: “es que no se trata de decidir sobre la identidad o la 
redistribución”.

Entrar a la discusión de lo trans o de lo no binario es una discusión muy fuerte filo-
sóficamente. Es una disputa. Como en los marxismos, también hay muchas dispu-
tas en los feminismos. Por eso a veces ponemos en plural los feminismos, porque 
hay muchas formas de aproximarse al tema de género y las mujeres. En este 
campo hay fuertes disputas como las hay en muchas corrientes de pensamiento 
crítico. ¿Por qué no habría de haber también disputas acá?

LC:  En tu libro La producción jurídica de la globalización económica (2014), conclu-
yes que el derecho estatal pierde protagonismo ante actores globales. ¿Crees que 
sigue siendo válida esta conclusión o que puede matizarse?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Creo que eso depende del país concreto que estemos ana-
lizando. En 2014, yo tenía muy puesta la mirada en lo que estaba pasando en 
México, aunque ese análisis se podía trasladar a Argentina o Colombia. A medida 
que han cambiado los procesos de globalización, ahora desglobalización o posglo-
balización, a partir de estos últimos años con gobiernos que giran a políticas pro-
teccionistas, creo que ahí podría matizar.

Sin embargo, me lo sigo preguntando. Aunque en nuestro país veo otra correlación 
de fuerzas y otras formas en que el derecho está resolviendo problemas, creo que 
los actores globales transnacionales, sobre todo económicos, siguen teniendo un 
peso específico muy importante en las regulaciones nacionales. En ese libro, 
teorizo en torno a que hay otra forma de producir el derecho a escala global que 
influye en cómo producimos el derecho a partir de la globalización económica. 
Incluso se subvierte esta noción que tenemos de la pirámide de Kelsen, en el 
sentido de que son otros actores globales los que ahora inciden.

No son supranacionales, porque eso hablaría de relación entre naciones. Yo incor-
poro actores transnacionales económicos que no son producto de una formación 
estatal. Por ejemplo, si queremos hablar de la regulación de la vivienda, sería ino-
cente pensar que Airbnb no incide en su regulación. Esas empresas transnaciona-
les tienen mucha influencia. 

No es tan fácil desmontar el andamiaje jurídico transnacional que obedece a inte-
reses transnacionales. Por ejemplo, si se quiere fortalecer a Pemex o al sector 



comisión nacional de los derechos humanos

152 

energético, ¿cómo desarmas los contratos firmados con empresas transnaciona-
les? No se pueden desarmar tan fácilmente. Mi conclusión es que todavía no se 
puede desarmar completamente en los Estados nación, incluso en aquellos que 
tienen un interés por proteger los intereses nacionales.

LC: ¿Dirías que los Estados como México han adquirido progresivamente un poco 
más de fuerza o poder?

ALEIDA HERNÁNDEZ:  Por eso depende de qué Estado, quién gobierna y qué 
quiere hacer respecto de sus intereses nacionales. No es el mismo caso. Cuando yo 
estaba haciendo ese libro, había otra correlación de fuerzas en México y otra en 
Argentina. Esto se puede matizar, pero siempre es de grado. Lo que se sostiene es 
que, si los países tienen gobiernos que son más soberanistas, más enfocados en 
intereses nacionales y en poner en el centro la vida de las personas, ahí se matiza. 
Ahí es donde se ponen límites a estos actores voraces del capitalismo.

LC: Siguiendo con este hilo, ¿cómo estimas el factor China? ¿Va a ganar China? ¿Va 
a haber un periodo de transición geopolítica? ¿Va a perder EE. UU.? Lo estoy 
diciendo de forma muy simplista, por supuesto.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo creo que China está tomando mucho poder a nivel 
global y se está posicionando bastante frente a un imperio decadente, porque eso 
es EE. UU., que está en una decadencia que no sabemos si seguirá o si algo lo va a 
levantar de nuevo. China tiene un crecimiento sostenido hace 20 años. Ha tenido 
decisiones estratégicas a nivel interno, nacional y exterior. En este momento, se 
opone con bastante fuerza a EE. UU. A lo mejor en un momento determinado 
China es el siguiente imperio: actúan como imperio.

LC: Se podría discutir si China actúa imperialmente… Pero, por favor, habla de las 
estructuras jurídicas del despojo (EJD). ¿A quién se le atribuye; es un concepto que 
tú aportaste? 

ALEIDA HERNÁNDEZ: Sí. Trato de aportar ese concepto para entender qué 
produce jurídicamente la globalización económica neoliberal en los ordenamien-
tos jurídicos nacionales y transnacionales. Lo explicamos con David Harvey a través 
de la acumulación por desposesión, un concepto que este geógrafo marxista 
aporta. Retomo este concepto para observarlo en legislación y normatividades. 
Estructuras jurídicas del despojo: así llamo a las mediaciones institucionales que 
tienden a encubrir ilegítimamente la desposesión, procesos económicos que 
implican violencia y despojo de diferente naturaleza.

Lo observamos en privatizaciones de lo común en una ley como la reforma energé-
tica de 2013 con Enrique Peña Nieto que privatizó y despojó a la Nación, que nos 
despojó de nuestros recursos naturales en materia de hidrocarburos. También las 
formas del trabajo desreguladas sin protección social son EJD. Lo podemos obser-
var en una ley, en una reforma constitucional o en una decisión de la Suprema 
Corte de Justicia. Cuando la Corte decide sobre el anatocismo (cobrar intereses 
sobre los intereses), es una EJD porque despoja a la ciudadanía de su dinero, espo-
liándola a través del anatocismo. 



edición especial

153

Así podemos observar EJD en cualquier país en que miremos ese tipo de normati-
vidad específica que tiene que ver con la producción jurídica transnacional neoli-
beral donde se incorporan actores económicos transnacionales que inciden en esa 
normatividad y que se quedan con muchos de los réditos. Esto está articulado con 
el concepto de producción jurídica transnacional que planteo en el libro sobre 
globalización. 

LC:  Excelente. Ahora que hablas del poder judicial, siguiendo el camino de meter-
nos en problemas, ¿qué opinas de la reforma judicial y si tienes pensado hacer 
alguna publicación sobre ella?

ALEIDA HERNÁNDEZ:  Sí, estamos preparando una publicación con otra colega, la 
profesora Mylai Burgos Matamoros, sobre la reforma judicial en México. Queremos 
dar cuenta del contexto, los antecedentes, en qué consistió normativamente y el 
contexto político-histórico sobre cómo funcionó el poder judicial en los últimos 
treinta años en nuestro país. También queremos dar voz a personas que participa-
ron como candidatas en esta elección.

Creo que la reforma judicial es un paso importante en la democratización del 
poder judicial. Ojalá sea un punto de partida para que internamente el poder judi-
cial se sanee, se limpie, se democratice y genere mecanismos de democratización 
interna también. Que no solo se quede en la elección popular de las personas juz-
gadoras. Eso sería un punto de partida y que esa democratización se profundice 
con las personas que llegaron. Eso se demostrará con sus decisiones jurisdicciona-
les y con la organización al interior del nuevo poder judicial.

AAR: Nos interesaría saber cuáles son, en tu opinión, juristas, hombres y mujeres, 
que consideras esenciales que hayan hecho aportes al derecho mexicano y que 
sean importantes para colocar en una antología de pensamiento jurídico.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Es una lista en que yo no quisiera quedarme sin mencionar 
a alguien porque son muchas personas. Claro que en nuestro país yo empezaría 
por dar una cronología o por lo menos decir personas que deben estar en esa anto-
logía. Por edad, de los más antiguos a los más actuales. En mi cabeza están, por 
ejemplo: Néstor de Buen Lozano, Alfonso Bouzas, Jaime Cárdenas, Óscar Correas y 
Jesús Antonio de la Torre Rangel. De los más actuales, por supuesto, pondría a 
Mylai Burgos Matamoros, Yacotzin Bravo, Rodrigo Gutiérrez, Francisco López 
Bárcenas, Socorro Apreza, Liliana López López. Pondría también a Alejandro Rosillo, 
Rachel Sieder, Orlando Aragón Andrade, José Ramón Narváez, Jorge Robles 
Vázquez y Erika Bárcena. Déjenme pensar un poco más. Graciela Bensusán que ha 
hecho muchos estudios sobre el trabajo, sociología del trabajo, entre otros. 

LC: Por los nombres que mencionaste, ¿puedes hacer algún comentario sobre qué 
fue eso llamado Radar?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Fue un colectivo de estudios críticos del derecho que duró 
algunos años. Muchos estábamos en formación en ese momento. Ya empezába-
mos a dar clases, pero introducíamos una semilla de pensamiento jurídico crítico 
que luego ha ido germinando mucho más. Éramos un colectivo: impulsamos 



comisión nacional de los derechos humanos

154 

proyectos de investigación con ese enfoque sobre derechos de los pueblos indíge-
nas, derechos del agua, entre otros, y acompañábamos movimientos en lucha de 
derechos. Cada uno de nosotros y nosotras ya tiene una trayectoria propia, y nos 
seguimos encontrando y haciendo trabajos conjuntos. Ya no somos un colectivo 
formal, pero en su momento eso fue.

LC: En tu experiencia u opinión, ¿cuál consideras que es el estatus de la enseñanza 
del derecho en México? ¿Crees que todos estos movimientos del pensamiento jurí-
dico crítico han influido en los planes de estudio? ¿Crees que todavía siguen reza-
gados, siguen siendo positivistas? ¿Estimas pertinente u oportuno que los planes 
de estudio en las facultades de derecho tengan un enfoque eminentemente 
crítico?

ALEIDA HERNÁNDEZ: Yo creo que todavía estamos muy rezagados en incorporar 
el pensamiento jurídico crítico en todas sus vertientes. En el pensamiento jurídico 
crítico podemos poner temas de derechos sociales, temas de medio ambiente, 
feministas, entre otros. Y eso, aunque se ha ido incorporando, ha sido muy, muy 
lento. 

Creo que hay que aprovechar la coyuntura en nuestro país de gobiernos progresis-
tas de izquierda para tener otra mirada más humanista al derecho. También hay 
que aprovechar la coyuntura de una nueva Corte en que preside una persona que 
viene de pueblos indígenas. Por lo tanto, podemos incorporar muchas más nocio-
nes de pluralismo jurídico, entre otras.

Es un gran momento que deberían aprovechar las facultades de derecho para des-
positivizarse o por lo menos plantear el positivismo de combate y las distintas 
corrientes de pensamiento jurídico crítico, incorporar los análisis de los pueblos 
indígenas, de las mujeres, de las diversidades sexuales, entre otras. Si no aprove-
chan esta coyuntura y no se lo toman en serio, habrán perdido un momento histó-
rico para reformarse, para transformarse e incorporar otras miradas mucho más 
enriquecedoras del derecho.

LC: Creo que es un gran cierre de la entrevista. Doctora Aleida Hernández Cervantes, 
Aleida, muchas gracias por esta estupenda entrevista.

ALEIDA HERNÁNDEZ: Gracias a ustedes por el espacio.



155

Por una doctrina latinoamericana  
de derecho internacional 
 
Entrevista con Manuel Becerra Ramírez4.

Luis Lorenzo Córdova Arellano5 
Andrés Alcalá Rodríguez6

El Dr. Manuel Generoso Becerra Ramírez (Ciudad de México, 1952), investigador 
emérito del Sistema Nacional de Investigadores (SNI-CONAHCYT) y profesor de la 
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), es una de las figuras más des-
tacadas del pensamiento jurídico contemporáneo en el ámbito del Derecho 
Internacional Público. Se formó en la Facultad de Derecho de la UNAM, donde 
cursó la licenciatura, la maestría y el doctorado, y posteriormente obtuvo el grado 
de Doctor (PhD) por la Universidad Estatal de Moscú, bajo la dirección del recono-
cido jurista Grigory Tunkin, con la tesis México y el nuevo orden económico inter-
nacional. Aspectos legales.

Desde 1985, el Dr. Becerra se ha desempeñado como investigador titular “C” de 
tiempo completo en el Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM (IIJ-
UNAM), donde ha desarrollado una amplia trayectoria en investigación, docencia y 
gestión académica. Es fundador del Anuario Mexicano de Derecho Internacional 
(AMDI), publicación de referencia en el ámbito jurídico internacional, así como del 
Seminario del Anuario Mexicano de Derecho Internacional (SAMDI) y de la Red 
Latinoamericana de Revistas de Derecho Internacional (RELAREDI).

4	 Esta entrevista fue realizada en el marco del proyecto de Secretaría de Ciencia, Humanidades, 
Tecnología e Innovación (SECIHTI) en colaboración con la Comisión Nacional de los Derechos 
Humanos (CNDH), denominado: La práctica institucional del derecho y la defensoría de los 
derechos humanos en México. Renovación e incidencia de la teoría, la enseñanza y la investiga-
ción del derecho en la cultura jurídica.

5	 Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (CENADEH) 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).

6	 Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (CENADEH) 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).



comisión nacional de los derechos humanos

156 

Su labor intelectual abarca campos como el Derecho Soviético, la Propiedad 
Intelectual y el Derecho Internacional Público, en los que destaca su enfoque ana-
lítico, comparado y comprometido con las transformaciones sociales y jurídicas del 
Siglo XXI. Ha sido profesor visitante en universidades de América, Europa y Asia, 
además de haber asesorado proyectos internacionales sobre propiedad industrial 
y bioseguridad.

Reconocido con el Premio Universidad Nacional 2024 en el área de Investigación 
en Ciencias Sociales, el Dr. Becerra representa una trayectoria de excelencia acadé-
mica y compromiso con la formación jurídica en México y América Latina.

Esta entrevista busca profundizar en su pensamiento sobre el derecho internacio-
nal contemporáneo, los retos del multilateralismo, la relación entre soberanía y 
derechos humanos, así como en su visión sobre la función social del derecho en un 
contexto global en transformación.

Luis Lorenzo Córdova Arellano (LC): Bienvenido Dr. Manuel Becerra Ramírez. 

Luis Lorenzo Córdova Arellano y Andrés Alcalá Rodríguez, investigadores del 
CENADEH “Rosario Ibarra de Piedra” de la CNDH, agradecemos que aceptara esta 
entrevista con la intención de preguntar sobre su obra y la enseñanza del derecho. 

Andrés Alcalá Rodríguez (AAR): Dr. Manuel, usted se graduó en la Facultad de 
Derecho de la UNAM y luego realizó estudios de doctorado tanto en la UNAM como 
en la Universidad Estatal de Moscú. ¿Qué lo motivó a elegir la carrera de Derecho, 
especializarse en Derecho Constitucional Administrativo y luego cursar un docto-
rado en la entonces Unión de Repúblicas Socialistas y Soviéticas (URSS), hoy Rusia?

Manuel Becerra Ramírez (MB):  Creo que hay que tomar en cuenta la circunstan-
cia social en la que estudié la carrera. Era un momento de mucho cambio en el 
país. Estudié la preparatoria en 1968. Si bien era muy joven —tenía 15 años— me di 
cuenta de toda esa transformación. Era una situación natural, una politización de 
todos nosotros. La discusión política, la discusión crítica del sistema político mexi-
cano era una cuestión común para nosotros como estudiantes. Pero entonces, 
¿por qué estudié Derecho? Mi idea era estudiar alguna disciplina social. Estaba 
pensando en estudiar historia, pero viendo las cuestiones de carácter práctico, 
¿qué podría hacer yo como historiador? Al parecer, según los que hablaban sobre 
la carrera en aquel tiempo, yo podría ser maestro de primaria, secundaria o, a lo 
mucho, preparatoria, pero no había mucha trascendencia. 

Sin embargo, la gente con la que me entrevistaba me decía: “Estudia una carrera 
de carácter social, puede ser Derecho, es una materia muy amplia donde podrás 
estudiar Historia, incluso Filosofía o Sociología, junto con el Derecho”. Entonces, el 
Derecho es una disciplina —me lo decían de alguna manera— muy amplia que 
también tiene muchas posibilidades de ocupación.

La cuestión de la ocupación me preocupaba mucho porque vengo de un estrato 
social muy pobre. Tenía que trabajar. En principio, yo era el primer profesionista 
que saldría de la familia. Mi preocupación por trabajar era muy clara. 



edición especial

157

Mi perspectiva del Derecho fue evolucionando. Cuando empecé a estudiar, me 
enamoré de la disciplina fundamentalmente porque tenía posibilidades de 
defensa. En aquel tiempo, nunca pensé en ser académico, sino en ser un buen liti-
gante y ayudar a la gente. El Derecho, desde esa perspectiva, es muy claro: hay que 
defender a la gente. Con ese objetivo, desde el primer año de la carrera me puse a 
trabajar en un despacho de abogados. Primero, uno de carácter administrativista 
o de asesoría a empresas, pero después me integré a un despacho que se dedicaba 
al litigio civil. Ahí empecé a entender las técnicas de litigio, que me fueron muy 
útiles. Estuve trabajando en ese despacho durante tres años de mi carrera. 

También, durante la carrera, estudié Derecho Internacional con el profesor Enrique 
L. Tobar, quien a su vez era alumno de César Sepúlveda y me encantó. Pensé que 
por ahí iba la cuestión. El litigio, si bien me gustaba, empezó a decepcionarme, y 
eso después lo confirmé, porque generalmente los trabajos en los despachos 
donde yo trabajaba no eran para defender a la clase con menos posibilidades. En 
ese sentido, me pareció que el Derecho no era muy accesible para la gente pobre. 
Sin embargo, en mis clases de derecho internacional, me encantó todo el movi-
miento internacional tercermundista, sus reivindicaciones independentistas. 

Hay que decirlo, en la década de los años setenta del Siglo XX el Derecho 
Internacional era más bien de carácter político. No llegaba todavía a la gente, no 
llegaba a hacer una defensa de los derechos humanos como lo es en este momento. 
Se veía más bien desde la perspectiva interestatal. No obstante, a mí me encantó.

Me di cuenta de lo que necesitaba para dedicarme al Derecho Internacional: en 
principio, idiomas. Como pude, me inscribí en la universidad, en el CELE (Centro de 
Lenguas Extranjeras). Allí estudié inglés y después francés, siempre con las limita-
ciones que tiene un joven que no es rico. 

Terminé mis estudios de licenciatura y empecé a trabajar como abogado litigante. 
Me resultaba muy difícil porque trabajaba en despachos donde se cobraban títulos 
de crédito que las madres de estudiantes de universidades privadas —como la 
Universidad Iberoamericana o el Tecnológico de Monterrey— firmaban. Si no 
pagaban las mensualidades, esos títulos pasaban a un despacho. A mí, como 
abogado en un despacho, me pedían que cobrara esos títulos de crédito. Esto llegó 
a su límite para mí y no pude continuar porque no era un buen cobrador. Me decían 
en el despacho que era muy bonachón y que mi intención no era la misma que la 
de mis jefes, quienes buscaban sacar lo más posible —exprimir a la gente que, si no 
pagaba, era porque no tenía recursos—. Así que decidí irme del despacho. 

Estuve un tiempo sin empleo y vi la posibilidad de ingresar al servicio exterior; era 
un examen bastante complicado y no pude entrar. Después, mi antiguo maestro 
de Derecho Internacional, a quien designaron director de Aeropuertos y Servicios 
Auxiliares, me invitó a trabajar en el área jurídica. 

Al entrar a trabajar a Aeropuertos y Servicios Auxiliares, sentí que la cuestión laboral 
me absorbía. Por otra parte, no había estudios de Derecho Internacional en México. 
Así que lo único que me resultaba cercano era el Derecho Constitucional y 
Administrativo, e ingresé al posgrado de la universidad.



comisión nacional de los derechos humanos

158 

Esto no me satisfizo, pues sentía que no estaba aprendiendo más de lo que yo pre-
tendía. Los profesores en aquel tiempo —insisto, estoy hablando de la década de 
los setenta— eran profesores de licenciatura que después daban clases en el pos-
grado y repetían la misma clase. Era un sistema de carácter escolarizado, pero me 
permitía mantenerme en la academia como estudiante. 

Mi trabajo en Aeropuertos y Servicios Auxiliares duró unos tres años. Después tuve 
conflictos allí por oponerme a la corrupción. Si bien no me despidieron, me hicie-
ron a un lado, por lo que opté por salir. Esto acentuó mi necesidad de irme al 
extranjero y seguir estudiando. En aquel tiempo era difícil porque las becas que 
daba el entonces Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (CONACYT, hoy 
Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación, SECIHTI) eran muy 
limitadas y no se otorgaban para Derecho. Los únicos que daban becas eran los 
Estados, los gobiernos, en el marco del intercambio académico que canalizaban 
por medio de la Secretaría de Relaciones Exteriores (SRE).

Fui a la SRE y me dijeron que no había muchas becas, pero sí para la Unión Soviética. 
Me preguntaron si quería irme a estudiar allí. Yo pregunté: “Pero ¿puedo estudiar 
Derecho Internacional?”. Me respondieron que sí. Hice un examen de ingreso 
donde estaba el profesor Héctor Cuadra y me aceptaron. Para este momento yo ya 
había salido de Aeropuertos y Servicios Auxiliares y para mi sorpresa, me contrata-
ron en Selecciones del Reader’s Digest. Aunque no era muy agradable para mí, por 
la cuestión ideológica, era un trabajo que estaba muy bien remunerado, con 
muchos beneficios. Cuando ingresé, ya había solicitado la beca, pero el proceso era 
largo. Después de un año de trabajar en Selecciones, cuando me comunicaron que 
me iban a promover y aumentar el salario, les dije que no aceptaba porque me iba, 
pues la SRE me había comunicado que había sido aceptado para ir a la Unión 
Soviética y tenía que declinar la oferta. 

Quiero comentar qué pensaba yo de la Unión Soviética. En el doctorado había 
estudiado sistemas jurídicos comparados y sistemas políticos, y siempre me llamó 
mucho la atención, independientemente de una formación muy empírica a través 
de novelas. Mi generación, la de la década de los sesenta, los jóvenes simpatizába-
mos con la Revolución Cubana. Teníamos literatura, fundamentalmente novelas 
rusas, y era muy atractivo para un joven en aquel momento ir allá. Entonces, 
cuando se planteó ir a la Unión Soviética, me resultó algo muy interesante. Volver a 
empezar en un país que, indudablemente, era un modelo a seguir en el momento 
de la Guerra Fría. 

Para mí, todo era muy atractivo. Tenía muchas ganas, y, además, iba a estudiar 
Derecho Internacional. ¿Qué más podía pedir? Por eso me fui a la Unión Soviética, 
y no fue tan fácil. Llegar al país sin conocer el idioma, con un sistema totalmente 
diferente al nuestro y un clima extremo, no fue fácil. Terminé mis estudios de doc-
torado en México, dejé mi trabajo y me fui a la Unión Soviética.

LC: Su tesis doctoral en la Unión Soviética abordó México y el nuevo orden econó-
mico internacional. ¿Qué tan relevante era este tema para usted y cómo influyó en 
sus intereses de investigación posteriores, es decir, la influencia de esos estudios 
en la URSS? 



edición especial

159

¿Ve algún valor hoy en día en el pensamiento soviético, por ejemplo, de Tunkin, con 
quien trabajó, o de Pashukanis, sobre quien se realizan muchos estudios en la 
actualidad en México? 

Al ingresar al Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM en 1985, sus líneas 
de investigación se centraron en el Derecho Internacional del desarrollo y las trans-
formaciones jurídicas de la URSS, especialmente la Perestroika y la Glásnost. 
¿Cómo percibe que el estudio de estos procesos en la URSS moldeó su visión sobre 
el Derecho Internacional y los cambios jurídicos globales? 

Además, publicó un texto titulado El factor jurídico de la transformación de la 
URSS en la Comunidad de Estados Independientes y una monografía sobre la 
Constitución rusa. ¿Cuál considera que fue el impacto más significativo de su 
trabajo en la comprensión de estos fenómenos jurídicos y políticos y de qué manera 
relaciona estos temas con las relaciones del Derecho en México?

MANUEL BECERRA: Empezando por la llegada a la Unión Soviética, tenía que 
señalar un tema de investigación para la tesis de doctorado. La tesis debía reali-
zarse, escribirse y defenderse en ruso. El objetivo fundamental era estudiar ruso de 
manera intensa durante tres años.

Muchas veces los profesores perdían la noción de que yo no era filólogo y exigían 
mucho en el conocimiento del idioma. El primer año fue dedicado por completo al 
ruso, tomando cuatro horas de clase, incluyendo los sábados. Eso era lo más impor-
tante. Luego se ingresaba a la cátedra plenamente. 

Yo llevaba un proyecto de investigación sobre el nuevo orden económico interna-
cional. Lo elegí porque era un tema que me interesaba y estaba cercano a nosotros, 
los latinoamericanos. En la década de los setenta hubo un movimiento muy impor-
tante del Tercer Mundo para lograr un nuevo orden económico internacional que, 
incluso, derivó en varias resoluciones de la Asamblea General de las Naciones 
Unidas y un movimiento con miras a lograr eso. 

Sin embargo, en ese momento no entendía bien los mecanismos de carácter jurí-
dico. Yo lo veía como un movimiento social de los Estados del Tercer Mundo, reivin-
dicativo y positivo. Se lo planteé a la Cátedra de Derecho Internacional y a Grigory 
Ivanovich Tunkin —quien dirigía la cátedra—, porque el tutor se asignaría depen-
diendo del proyecto. Ahí me encontré con una dinámica diferente a la que había 
experimentado en el doctorado: en la Unión Soviética, en la Universidad Estatal de 
Moscú, era por investigación. Había un tutor —en este caso Tunkin— que tenía 
varios alumnos. Él decidió que yo trabajara con él, lo cual me agradó. Yo, en aquel 
momento no tenía la percepción de quién era Tunkin, a diferencia de los demás 
jóvenes colegas. Al ver que trabajaría con él, quizás les dio envidia, no sé, pero me 
felicitaron. 

Creo que uno de los factores por los cuales me aceptó fue su muy buena relación 
con los juristas mexicanos, en principio con Jorge Castañeda, el embajador —quien 
considero que es uno de los grandes juristas mexicanos de aquel tiempo—. Él 



comisión nacional de los derechos humanos

160 

estaba en el laboratorio de la Academia de Derecho Internacional de La Haya y 
conocía bien a Tunkin; mantenían una buena relación. 

Allí comencé a aprender técnicas de investigación y el debate jurídico internacio-
nal. Me di cuenta, por ejemplo, de las diferencias que tenía la Unión Soviética frente 
a todos los juristas occidentales, aunque Tunkin era una persona con un conoci-
miento universal del Derecho y uno de los grandes negociadores de tratados inter-
nacionales, como la Convención de Viena sobre el Derecho de los Tratados. Él era 
el representante de la Unión Soviética en las grandes negociaciones internaciona-
les en la materia y, además, tenía una postura original en lo que se refiere al 
Derecho Internacional. 

Tunkin manejaba fundamentalmente la cuestión de la coexistencia pacífica y, de 
acuerdo con su concepción, sostenía que el Derecho Internacional podría ser de 
carácter socialista; un Derecho Internacional capitalista y un Derecho Internacional 
general de todos los Estados. Él hacía toda una construcción teórica para llegar a 
esa conclusión y, de esa manera, dar posibilidades a la existencia de un sistema 
jurídico contrapuesto al occidental. Tomemos en cuenta que estábamos viviendo 
en la Guerra Fría. 

Mi trabajo con él fue muy intenso, sobre todo porque tenía que presentar un 
examen oral en ruso directamente sobre las concepciones internacionales desde 
la perspectiva de la Unión Soviética, que más bien eran las de Tunkin, y después 
escribir la tesis, para lo que tuve que recurrir a trabajos soviéticos y occidentales. 
Ahí me di cuenta de que uno de los elementos más importantes del Derecho 
Jurídico Internacional era el Derecho Internacional del Desarrollo. Entonces, 
aunque mi tesis trataba sobre el orden económico internacional desde la perspec-
tiva de México, empecé a analizar las diferentes corrientes jurídicas de la doctrina 
en materia de Derecho Internacional.

Lo más similar entre las dos culturas, la occidental y de la Unión Soviética, era el 
Derecho Internacional del Desarrollo, que era una posición de avanzada en el 
mundo occidental. Me enfoqué en ello. Finalmente, hice mi tesis y regresé a México. 
Después de cinco años en la Unión Soviética, una de las cuestiones que me plan-
teaba era “¿ahora qué voy a hacer? No tengo trabajo”. 

Empecé a buscar en diferentes instituciones. Creo que hubo una coyuntura posi-
tiva para mí, ya que en aquel tiempo el Instituto de Investigaciones Jurídicas (IIJ) 
de la UNAM no tenía personal especializado en Derecho Internacional. Los interna-
cionalistas, como Alberto Szekely, se habían ido a la SRE; Alonso Gómez Robledo 
era el secretario particular Jorge Carpizo, rector de la UNAM. Héctor Cuadra había 
estado un tiempo en el instituto. Modesto Seara Vázquez tampoco estaba. Ricardo 
Méndez Silva también se había unido al equipo de Carpizo. Entonces, no había 
internacionalistas. Me acerqué al director y me dieron la oportunidad de ingresar 
al IIJ.

Al ingresar al instituto traté de darle continuidad a lo que sabía: el Derecho 
Internacional, específicamente, el Derecho Internacional del Desarrollo. Desde el 
punto de vista teórico, no me satisfacía mucho porque, en la perspectiva del 



edición especial

161

Derecho Internacional de aquella época —ya estábamos en la década de los 
ochenta—, el Derecho Internacional del Desarrollo tenía muchos vacíos y 
debilidades. 

Yo trataba de encontrarle una solución teórica, pero no lo lograba.  Paralelo a eso, 
el ámbito académico, en lugar de interesarse en mi trabajo me preguntaba por la 
Unión Soviética. Yo pensaba que de alguna manera me invitaban a dar clases en 
sistemas jurídicos comparados, daba conferencias y empecé a identificar en la 
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales (FCPyS) a profesores que se dedicaban al 
estudio de la Unión Soviética. Esto me empezó a relacionar académicamente con 
ellos, lo que coincidió con el momento de transformación de la Unión Soviética. 

Por supuesto, empecé a estudiar a la URSS; tenía acceso al idioma y también a los 
periódicos soviéticos de aquel tiempo. Recibía los periódicos Pravda e Izvestia, lo 
cual después fue un gran problema porque eran periódicos diarios, pero me per-
mitía estar al corriente de su transformación. Dejé un poco de lado el Derecho 
Internacional —seguía trabajando en él—, pero mi foco de análisis de repente 
cambió y no me arrepiento, porque fueron cinco años de análisis.

Con los profesores de la FCPyS creamos lo que llamaban el Centro de Países 
Socialistas. La creación de este centro era propicia porque la transformación en la 
Unión Soviética, promovida por el gobierno de Gorbachov, era muy intensa y cada 
vez mayor, hasta el punto de reconfigurar las fronteras de la URSS y reestructurar 
el bloque socialista, lo que llevó, como sabemos, a su caída. Yo estudiaba todo eso 
con mucho gusto.

No regresé a la Unión Soviética, sino hasta 1995 —diez años después de haber 
salido—. Hubo también una experiencia muy importante para mí: en aquel tiempo 
el profesor Héctor Fix Zamudio estaba trabajando en un libro Derecho Constitucional 
Comparado, de un profesor italiano llamado Giuseppe de Vergottini. Fix Zamudio 
lo estaba traduciendo y le estaba añadiendo toda la transformación soviética. Me 
pedía que le ayudara y me dediqué a asistirlo con todos los cambios que había en 
la Unión Soviética. 

También me propuso ir a trabajar con un profesor estadounidense, Harold Berman, 
en la Universidad de Emory en Atlanta, Estados Unidos. Solicité una beca para ir, 
pero la rechazaron porque no entendían qué relación tenían la Unión Soviética y 
los Estados Unidos. Sin embargo, por consejo de algunos amigos, insistí y me otor-
garon una beca de cuatro meses. Haber conocido a Harold Berman fue algo muy 
significativo para mí.

Al terminar la Unión Soviética en 1991 y ver toda esa transformación, publiqué mi 
libro El factor jurídico en la transformación de la Unión Soviética a la comunidad 
de Estados independientes, que fue como se llamó lo que surgió después de la 
Unión Soviética. El último trabajo que hice fue en 1993, precisamente sobre la 
nueva Constitución rusa de ese año, que fue un proceso muy complicado y san-
griento. Traduje la nueva Constitución al español. Hasta ahí llegué en lo que se 
refiere a los estudios de Rusia. Esa fue la cuestión de la Unión Soviética.



comisión nacional de los derechos humanos

162 

LC: Manuel, en relación con Tunkin, en lugar de hacer estudios como se estila en 
los estudios jurídicos, por ejemplo, la teoría de Pashukanis sobre el Derecho, sobre 
esto o aquello, no te fuiste por ese camino. No escribiste: “Tunkin sobre esto”, 
“Tunkin sobre aquello”, aunque podías hacerlo. Tradujiste una obra de él que está 
accesible en la biblioteca virtual del IIJ. ¿Qué te motivó a no seguir esa tendencia?

MANUEL BECERRA: Pienso que el investigador debe tener como objetivo la inde-
pendencia. Debe tener nuevas líneas de investigación. Uno de los grandes proble-
mas que tiene la doctrina mexicana es que quienes estudian en el extranjero 
repiten lo que les dicen sus profesores y no van más allá de ellos; se hacen expertos 
en cualquier profesor.

No desarrollan nuevos conceptos y eso mantiene a la doctrina nacional subdesa-
rrollada. Por ejemplo, he hecho algunos ejercicios con diferentes colegas muy eru-
ditos en lo que dicen teóricos como Ronald Dworkin o Sutanito y te dan una lección 
sobre la manera de pensar de Hart o Kelsen, pero cuando uno pregunta: “¿Y usted 
qué piensa?”, ahí es donde está la parte débil. 

Mencionas que traduje el libro de Tunkin. Eso sucedió en un momento muy espe-
cial, precisamente en una de esas crisis que tuvo la UNAM, una huelga muy grande. 
No sé si fue en 1988. Se cierra la universidad, y yo dije: “¿Qué hago?” Se me ocurrió 
releer a Tunkin, el último libro que él mismo me dio antes de salir a México, y pensé: 
“¿Por qué no traducirlo?”. 

Es un libro bastante interesante y bueno, porque eso es lo que se hace en el cono-
cimiento científico y tecnológico; incluso los artistas muchas veces copian. Lo que 
yo hice fue traducir a nuestro idioma el pensamiento de Tunkin y de esa manera 
me di cuenta de su forma de pensar y expresar. También me di cuenta de que tra-
ducirlo me metió en un gran problema porque me costó muchísimo trabajo. 
Pensé: “Es mucho mejor que yo haga un trabajo propio a que esté traduciendo”. 
Me sirvió mucho, por supuesto, pero esa es mi manera de pensar. 

Lo último que he hecho de Tunkin es una biografía que me pidieron los brasileños 
para un libro sobre los grandes juristas del Siglo XX.

AAR: Sobre el trabajo de la Constitución rusa de 1993, ¿qué cambios encontró que 
fueran replicables o significativos para el constitucionalismo mexicano?

MANUEL BECERRA: Es una muy buena pregunta. La Constitución rusa de 1993 
supuestamente choca con su antecedente: la Constitución de 1977, la última 
Constitución de la Unión Soviética. Es un nuevo sistema, indudablemente y fue 
terrible. En principio, implicó la desaparición de la concentración de la economía 
en el Estado y la desaparición de la propiedad estatal de los medios de producción. 
La Constitución de 1993 hace un rompimiento. Crea la propiedad privada de los 
medios de producción. Por supuesto, el Partido Comunista, que en cierta manera 
había desaparecido con las reformas de la Glásnost de Gorbachov, también desa-
parece de la Constitución rusa. 

La nueva Constitución rusa crea una economía de libre mercado. Trata de estable-
cer un sistema de pesos y contrapesos que no existían en el concepto soviético. Sin 



edición especial

163

embargo, a mí me parece que crea un sistema político muy dominado por el eje-
cutivo, que es lo que estamos viendo en este momento. Me pareció un neozarismo 
por la predominancia del poder ejecutivo.

En la Unión Soviética no existían partidos políticos, por lo que tuvieron que crearse, 
pero hay un monopolio fundamentalmente del Poder Ejecutivo. Basta ver que 
Vladimir Putin toma el poder a finales de los años noventa y sigue de manera legal, 
porque siempre hay elecciones, pero hay una alternancia en el gobierno con otro 
político muy conocido y amigo de él. Todavía vemos a Dmitri Mendeléyev, que 
muchas veces fue primer ministro o presidente de la República y se alternaba en el 
poder. Evidentemente, hay una transformación en la Constitución, sobre todo en la 
parte económica, que es el centro. Pero hay resabios de un poder imperial en la 
presidencia de la República. Podemos simplificarlo de esa manera.

LC: En tu texto Posgrado e investigación jurídica del año 2010, dices: “Mucho se ha 
hablado acerca de la enseñanza del derecho en nuestras escuelas de derecho. 
Fundamentalmente se hace referencia a los estudios de licenciatura, pero en rea-
lidad se pueden extender las mismas opiniones a la enseñanza en posgrado. Así, se 
habla de que la enseñanza está dominada por un positivismo decimonónico, cuyas 
características son el verticalismo, autoritarismo, verbalismo e intelectualismo.” 

En tu opinión, ¿cuál es el estatus de la enseñanza del Derecho en México? 
¿Consideras que esta opinión tuya del año 2010 tiene vigencia? 

Relacionado con esto, en el mismo texto criticas el Sistema Nacional de 
Investigadores (SNI, hoy SNII). Dices lo siguiente: “El SNI, como ya lo dijimos antes, 
está ideado por los investigadores de ciencias exactas, y todavía no se encuentra 
un sistema adecuado para medir y evaluar las ciencias sociales y, en nuestro caso, 
el derecho”. ¿Consideras que estas críticas que hiciste en el año 2010 son vigentes? 
¿Se han modificado o avanzado en algo la enseñanza del derecho? ¿Y se mantie-
nen las críticas que hiciste al SNI (hoy SNII)?

MANUEL BECERRA: A principios de siglo estuve en la Coordinación del Posgrado 
en Derecho en la UNAM y ahí volví a reflexionar sobre ello. Además, había realizado 
mucha labor en el Sistema Nacional de Investigadores del CONACYT, porque 
trabajé en diferentes comisiones y me di cuenta de las debilidades que tenía el 
Derecho, tanto desde la perspectiva de la enseñanza como desde el punto de vista 
científico. 

Es decir, ¿por qué no desarrollamos más una ciencia jurídica acorde a nuestro país? 
Me di cuenta de que, en realidad, lo que estamos haciendo es repetir lo que dicen 
los grandes profesores, pero no creamos escuelas del pensamiento jurídico a 
pesar de que tenemos la capacidad. Esto se debe, también, a las perspectivas que 
existen en la enseñanza y estudio del Derecho, y en la investigación jurídica. 

La enseñanza del Derecho está divorciada de la práctica profesional. Mi experien-
cia como joven abogado es que la teoría puede ser excelente. Me encantaban 
todas esas clases de Derecho civil, contratos, Derecho de familia. El Derecho proce-
sal es hermosísimo; el Derecho penal, ni se diga. Tenemos grandes concepciones 



comisión nacional de los derechos humanos

164 

de Derecho penal que —sabemos— muchas son traídas de Alemania, toda una 
teoría de lujo con una construcción de lujo, indudablemente. Pero la práctica es 
totalmente diferente. 

Me llamaba mucho la atención que el éxito del abogado radica más en conocer al 
juez o tener una cartera de amigos que en aplicar algún concepto teórico en los 
tribunales, aunque puede haber excepciones. Y pienso que, por mis breves acerca-
mientos al sistema judicial, sigue siendo lo mismo en ese sentido. 

Esto depende de la enseñanza del Derecho en términos generales, la cual está 
divorciada de la práctica. En algún momento, cuando era estudiante, alrededor de 
1970, yo ya les decía que trabajaba en un despacho de abogados e iba a los tribu-
nales. De repente, la Facultad de Derecho pensó en crear un sistema de enseñanza 
vinculado con la práctica, y para eso creó lo que se llamaban grupos piloto, que 
consistían en tomar clases en los lugares donde supuestamente después se aplica-
ría la teoría. Esto, en principio, me pareció bastante atractivo.

En lugar de estar en un salón de clases escuchando la sabiduría de mi maestro, 
pensé: “¿Por qué no leo y me enfrento al funcionamiento real de los tribunales?” 
Me inscribí en esos grupos piloto, y para mi sorpresa y gran desilusión, me di cuenta 
de que no había cambiado, porque el maestro, el juez, en lugar de darnos clase con 
los expedientes, nos recitaba la doctrina de Rojina Villegas, el libro que había leído. 
No nos invitaba a analizar los expedientes, la litis, qué decía un abogado, quién 
tenía la razón o quién se defendía mejor; es decir, a impartir una enseñanza de 
carácter empírico y práctico. 

Creo que eso es indudablemente útil y tiene que ver también con el sistema jurí-
dico que estamos modificando, el cual es de Derecho escrito, donde son importan-
tes los conceptos teóricos generales y la lógica de funcionamiento del sistema 
jurídico. Pero esa falta de trabajo con la realidad nos hace olvidar para qué es el 
Derecho.

Y olvidamos que muchos de los problemas se deben a la falta de acceso de una 
gran cantidad de la población a la justicia o a los sistemas administrativos, y eso 
sigue existiendo. Me atrevo a afirmar que, como mexicanos, no hemos creado o no 
entendemos lo que es un Estado de derecho. Es decir, todavía el Derecho es una 
cuestión meramente accesoria y solo lo consideramos cuando hay problemas, 
pero no tenemos una práctica ni una vocación de cumplimiento de la normativi-
dad. Por otra parte, en los órganos de creación de la normatividad, muchas veces 
no se toman en cuenta los factores sociales. Por eso, con frecuencia, las normas 
están divorciadas de la realidad y no se cumplen.

El Estado de derecho falla mucho en nuestros sistemas. Parte de esto tiene que ver 
con la enseñanza y con la investigación. Con mis alumnos, lo que trato de hacer es 
darles conceptos teóricos que no pueden soslayar, pero después de eso, que los 
estudien, los manejen y resolvamos casos. Creo que así la enseñanza del Derecho 
se vuelve más real.



edición especial

165

AAR: En 2001, bajo su liderazgo, se fundó el Anuario Mexicano de Derecho 
Internacional, que se ha convertido en un referente nacional e internacional. ¿Cuál 
fue la visión detrás de la creación del Anuario y cómo cree que ha contribuido a la 
difusión y consolidación del Derecho Internacional en la región? Además, desde 
1985 impartió el curso de Derecho Internacional Público en la Facultad de Derecho 
de la UNAM y tiene una gran experiencia dirigiendo tesis de investigación. 

En 2017, la Facultad le concedió la Cátedra César Sepúlveda por su excelencia aca-
démica. ¿Qué es lo que más le apasiona de la docencia y qué mensaje le gustaría 
transmitir a futuros juristas interesados en el Derecho Internacional? ¿A quién o 
quiénes, mujeres y hombres, considera los juristas mexicanos que han hecho los 
aportes más importantes al Derecho internacional y al Derecho en general? ¿Y qué 
juristas considera que no pueden faltar en una antología de pensamiento jurídico 
mexicano?

MANUEL BECERRA: Primero, lo del Anuario Mexicano de Derecho Internacional 
tiene que ver con una de mis preocupaciones: crear una doctrina mexicana. Y con 
el Anuario, lo veo un poco más allá: una doctrina latinoamericana de Derecho 
Internacional. 

Por mi experiencia en el extranjero, siempre muy positiva, me doy cuenta del gran 
valor que tiene nuestro país, pero también de las grandes carencias que tiene. En 
el área de Derecho Internacional, a pesar de un movimiento académico de fortale-
cimiento de las diferentes áreas, México no tenía una revista. Empecé a estudiar los 
antecedentes del estudio del Derecho Internacional y los encontré después de la 
Revolución Mexicana con intentos efímeros de crear una revista. Entonces, dije: 
“Necesitamos tener una revista, un lugar donde se encuentre la doctrina mexicana 
de Derecho Internacional”. ¿Qué es esta doctrina mexicana? Bueno, los juristas 
que escriben sobre la gran problemática jurídica, ya sea continental o universal, 
pero que se opine sobre ello. Esa es la razón de ser del Anuario Mexicano de Derecho 
Internacional, que ha dado muchos frutos. 

Se ha creado a nivel interamericano una red de revistas de América Latina, semina-
rios itinerantes y una gran discusión. Por eso, y en esto creo que hay que insistir 
mucho, es necesario crear una postura jurídica latinoamericana. Nuestro conti-
nente tiene muchísimos valores y mucho qué decir, pero siempre lo relegamos por 
diferentes cuestiones.

En el caso de los internacionalistas, generalmente van al extranjero y repiten lo que 
aprendieron en otros países, pero no crean nuevos conceptos. Esa es una de las 
ideas que considero se deben tomar en cuenta para desarrollar la doctrina latinoa-
mericana de Derecho Internacional. 

En relación con las y los juristas mexicanos que han hecho los aportes al Derecho 
Internacional, indudablemente ha habido muchos; es muy difícil esa pregunta 
porque alguien podría quedar fuera. Pero, sin discusión podría mencionar a Jorge 
Castañeda, Antonio Gómez Robledo, César Sepúlveda, Modesto Seara Vázquez, 
Alberto Szekely y Alonso Gómez Robledo. Son grandes juristas internacionalistas 
que, al mismo tiempo, han estado en la diplomacia, en las discusiones 



comisión nacional de los derechos humanos

166 

internacionales, en defensa de nuestro país. Ojalá haya muchos más, evidente-
mente, pero menciono a quienes han tenido la posibilidad de hacer obras 
importantes.

El Ius Cogens de Antonio Gómez Robledo es muy importante, el trabajo de Jorge 
Castañeda sobre el valor jurídico de las resoluciones de los organismos internacio-
nales, también. Así como los trabajos que ha hecho Alonso Gómez Robledo, la 
pericia y conocimiento de Alberto Szekely en Derecho del mar o Derecho del medio 
ambiente. Sí pueden existir otros más, pero menciono a los que me vienen a la 
cabeza de inmediato.

LC: Manuel, dándole continuidad a esto último, ¿qué juristas mujeres, indepen-
dientemente de que sean de Derecho Internacional o no, o que no sean abogadas, 
han hecho algún aporte?

MANUEL BECERRA: Juristas mujeres, por supuesto, Laura Trigueros, quien era una 
gran profesora; la misma Loretta Ortiz, que es una de las pocas profesoras que ha 
dado un curso en la Academia de Derecho Internacional de La Haya. También hay 
una profesora de Derecho penal, Olga Islas. Ella creó toda una concepción; 
podemos estar de acuerdo o no, que funcione o no funcione, pero tiene posturas 
originales y novedosas. Olga Islas, durante un tiempo desarrolló la teoría del tipo en 
materia penal y fue profesora de una corriente muy importante. 

Como juristas que escriben, yo diría que son ellas. Esto también es importante 
porque significa que, indudablemente, las mujeres son muy talentosas, pero creo 
que el machismo mexicano las ha opacado.

LC: Claro. ¿Y alguna activista que le haya influido o que le llame la atención? No 
necesariamente en el derecho, sino activista, militante, mujer.

MANUEL BECERRA: Rosario Ibarra de Piedra creo es una de las personas más des-
tacadas. El movimiento del 68 tiene varios activistas muy importantes también. 
Por ejemplo, Ana Ignacia Rodríguez “La Nacha” Márquez. 

Hay otra profesora que tuve el gusto de conocer: Yolanda Frías, quien ya falleció; 
fue una gran internacionalista. Desafortunadamente, murió muy joven.

AAR: Parte del motivo de esta entrevista se debe al proyecto de SECIHTI que 
estamos llevando a cabo. Uno de los puntos importantes a resolver en ese proyecto 
es el futuro de la disciplina jurídica en México, es decir, enfrentar los retos que 
tenemos a partir de las investigaciones que hacemos, la forma en que impartimos 
las clases y el pensamiento jurídico como tal. La pregunta es: ¿Qué visión de futuro 
encuentra en la disciplina jurídica y los derechos humanos, y qué aspectos consi-
dera urgentes descartar, mejorar o implementar?

MANUEL BECERRA: Indudablemente, creo que el factor jurídico, por decirlo de 
alguna manera, es innegable. Para la existencia de un grupo social, necesitamos el 
Derecho. El futuro es que el Derecho existe, aunque por un tiempo en la Unión 
Soviética, las concepciones jurídicas sostenían que el Derecho desaparecería como 



edición especial

167

parte de la superestructura, pero no fue así. Hay que fortalecer el Derecho, no solo 
la enseñanza, sino también la investigación. Una enseñanza que tenga un pie en la 
teoría y otro en la práctica; eso es muy importante. 

En lo que se refiere a la investigación y la doctrina, creo que lo que tenemos que 
hacer es crear una fuerte doctrina nacional que responda a nuestra historia, a los 
intereses como pueblo y a lo que queremos en el futuro. Esto que digo parecería 
muy general, pero en la práctica es complicado. En la investigación jurídica, con-
sidero que elementos muy importantes son la crítica y la imaginación. Creo 
que es necesario construir una doctrina nacional con esos elementos que nos 
puedan fortalecer como pueblo mexicano.

Soy muy optimista, porque creo que México es un pueblo muy importante y se 
fortalecerá como una de las grandes naciones a nivel mundial. Pero para eso, en 
diferentes actividades —incluida la materia jurídica— podemos ser el centro de 
atracción en materia jurídica a nivel internacional. Si nos basamos en toda la 
doctrina clásica, que no se puede desdeñar, pero creamos nuevas corrientes doc-
trinales propias, seremos mucho mejores. Y ese es un trabajo bastante arduo 
porque uno de los grandes defectos que tiene la academia es que las doctrinas 
parecen ir corriendo. Y van corriendo por el sistema, porque es mucho más presti-
gioso ser político o tener dinero, quizás. Pero trabajar con calma sobre doctrinas es 
algo que lleva mucho tiempo. Y eso es lo que creo que también debemos transmi-
tir a las nuevas generaciones.

Ser investigadores es un proyecto de vida. No es una cuestión temporal para hacer 
méritos, tener un cargo político o fundar una escuela y sacar dinero. La idea es un 
trabaja a largo plazo; es un proyecto de vida la investigación.

LC: ¿Estarías de acuerdo en considerar que el principio de no intervención es una 
doctrina creada por México o, por lo menos, que influyó en su formación? Pienso 
en la intervención francesa, la estadounidense, la francesa en el Siglo XIX y la esta-
dounidense nuevamente en el Siglo XX. Perdimos la mitad del territorio frente a 
Estados Unidos. ¿Dirías que el principio de no intervención es una doctrina 
mexicana?

MANUEL BECERRA: Pienso que es una necesidad mexicana después de ese 
trágico Siglo XIX y el inicio del Siglo XX con la intervención norteamericana después 
de la Revolución Mexicana. Está presente en los planes de Carranza —la no inter-
vención—. No sé si es una doctrina meramente mexicana; creo que es interameri-
cana. Habría que verlo en la Conferencia de Chapultepec, cuando los países de 
América Latina se preparaban para negociar la Carta de San Francisco. En México 
hay muchísimas razones para sostener el principio de no intervención, como tú 
dices, por las características históricas que hemos tenido.

En el Siglo XIX, éramos como Vietnam, pues tuvimos intervención francesa, inglesa, 
estadounidense. Necesito reflexionar si no es un concepto meramente latinoame-
ricano, porque América Latina también ha sufrido muchas intervenciones. Esa es 
una cuestión. Otra es que no hay duda de que es un principio, pero es una norma 



comisión nacional de los derechos humanos

168 

jurídica fundamental. A mí me parece que es parte del orden público internacional, 
es decir, este principio no se puede modificar.

LC: Por último, ¿qué nos recomiendas como investigadores y, en general, a las y los 
investigadores?

MANUEL BECERRA: Hay una cosa fundamental, como muchas otras: tener amor 
por el conocimiento. El amor por el conocimiento es lo que guía y da impulso a la 
gente; esa curiosidad de saber más. Nunca terminaremos de saber todo porque es 
impensable. Nunca deben considerar: “Soy lo máximo, ya llegué”. Siempre deben 
tener ese amor por el conocimiento que los impulse. Después vienen otras cuestio-
nes: compromiso social, amor por su país, por su sociedad. Pero lo que mueve a un 
investigador es el amor por el conocimiento.



169

“Vocación de la praxis:  
el derecho en clave de liberación”. 

Entrevista a Alejandro Rosillo Martínez7.

Luis Lorenzo Córdova Arellano8  
Andrés Alcalá Rodríguez9

Alejandro Rosillo Martínez (1976, San Luis Potosí, México) ha ocupado, desde hace 
más de dos décadas, un lugar de intelectual y jurista cada vez más visible, con una 
proyección que supera las fronteras mexicanas y se enmarca en una clave decidi-
damente latinoamericana. Se ha destacado como una figura clave en el campo de 
los derechos humanos, no solo por su producción académica, sino por su capaci-
dad para vincular el pensamiento crítico con la acción transformadora. Su contri-
bución se desarrolla en un doble plano: la refundamentación conceptual de los 
derechos y su defensa práctica en el terreno social.

En el plano conceptual, Rosillo Martínez ha dedicado su carrera a desmantelar la 
visión hegemónica y eurocéntrica de los derechos humanos. Apoyado en la 
Filosofía de la liberación, propone una comprensión de los derechos que emerge 
desde las realidades y luchas de América Latina. Su trabajo ofrece un marco alter-
nativo que prioriza la perspectiva de las víctimas y los pueblos oprimidos, buscando 
historizar los derechos y anclarlos en un compromiso ético con la justicia material.

Sus trabajos como académico han contribuido a abrir debates y a ampliar los focos 
de atención hacia una variedad de temáticas: los derechos humanos desde el pen-
samiento latinoamericano, los derechos de los pueblos indígenas, la Filosofía de la 
liberación, el pensamiento descolonial y el bioderecho, entre otros, con el cuestio-
namiento a las teorías constitucionales hegemónicas como telón de fondo. Con un 
giro desde el Derecho formal hacia la Filosofía crítica, su obra refleja a un tipo de 

7	 Esta entrevista fue realizada en el marco del proyecto de Secretaría de Ciencia, Humanidades, 
Tecnología e Innovación (SECIHTI) en colaboración con la Comisión Nacional de los Derechos 
Humanos (CNDH), denominado “La práctica institucional del derecho y la defensoría de los dere-
chos humanos en México. Renovación e incidencia de la teoría, la enseñanza y la investigación 
del derecho en la cultura jurídica”.

8	 Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (CENADEH) 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).

9	 Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos “Rosario Ibarra de Piedra” (CENADEH) 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH).



comisión nacional de los derechos humanos

170 

intelectual que combina el rigor académico con el compromiso social, modelo 
puesto en práctica a través de su docencia a nivel nacional e internacional, y su 
colaboración con organismos de la sociedad civil y comisiones de derechos 
humanos.

Actualmente es Investigador de tiempo completo de la Universidad Autónoma de 
San Luis Potosí, e Investigador Nacional Nivel III (SNI Nivel 3). 

Los temas abordados en la entrevista son principalmente el aporte de la Filosofía 
de la liberación a la crítica del Derecho. Al mismo tiempo, se reflexiona en torno a 
la potencia que este pensamiento tiene para la formación jurídica en México y la 
experiencia del autor en la creación de un programa de estudios con estas 
intersecciones.

Andrés Alcalá Rodríguez (AA): Te formaste como abogado en San Luis Potosí, 
como estudiante sobresaliente. ¿Qué parte de tu formación te hizo pensar en con-
tinuar estudiando derechos humanos?

Alejandro Rosillo Martínez: En realidad no fue tanto la formación, de hecho, en 
aquella época —yo estudié del 1997 al 2002s— la licenciatura en Derecho todavía 
no incluía explícitamente derechos humanos. Lo que se estudiaba en esa época 
eran las garantías individuales. 

Hoy se habla mucho de control de convencionalidad y otros temas relacionados 
que se fortalecieron en México a partir de la reforma de derechos humanos10, pues 
en aquel tiempo no existían en los programas. 

Yo entro a estudiar Derecho a la Universidad Autónoma de San Luis Potosí, después 
de una experiencia de otro tipo. Inicio la carrera, primero en 1995 en la Universidad 
Marista. Ese año fue muy marcado en México por el levantamiento zapatista. Yo 
venía de un Colegio Marista y me ofrecieron beca completa para estudiar en su 
universidad. Desde luego, no me gustó, pues la visión era totalmente corporati-
vista. Tenía profesores que me decían que la universidad nos iba a formar para ser 
abogados de empresas, que ese era el futuro de la vocación en San Luis Potosí 
porque la zona industrial estaba creciendo.

Sinceramente, no me sentía a gusto, y eso me llevó a tomar la decisión de probar 
una experiencia vocacional con los jesuitas. Estuve un tiempo en Huayacocotla, en 
la Sierra Norte de Veracruz, colaborando en lo que en ese entonces era el Centro de 
Derechos Humanos de la Sierra Norte, como parte del proyecto jesuita. Mi labor 
también implicaba mucho trabajo en la zona baja de la sierra con comunidades 
indígenas.

10	Se refiere a la reforma constitucional publicada el 10 de junio de 2011 en la que se modificación 11 
artículos constitucionales en esa tesitura y de los cuales, las más trascedentes en materia de 
derechos humanos son las hechas al artículos 1º. Ver: CNDH, “Reforma Constitucional en materia 
de Derechos Humanos. 10 de junio” disponible en https://www.cndh.org.mx/noticia/
reforma-constitucional-en-materia-de-derechos-humanos-10-de-junio



edición especial

171

Trabajaba principalmente con comunidades otomíes, pero también con tepehuas 
y nahuas. Esa experiencia me hizo darme cuenta de que el ámbito del Derecho no 
era algo que debía despreciar, sino que tenía un gran potencial. Comprendí que la 
verdadera diferencia radicaba en cómo usas el Derecho y para quién lo usas.

Después de un tiempo decidí dejar temporalmente esa opción con los jesuitas y 
regresé a mi ciudad. Una vez ahí, tomé la decisión de ya no reingresar a la 
Universidad Champagnat, sino de ingresar a la universidad pública.

Yo sabía que [la universidad pública] tenía muchas deficiencias y que su visión era 
positivista, pero prefería ese ambiente más libre, donde uno podía ir construyendo 
su propia currícula, en lugar de la visión tan empresarial que tenía la otra universi-
dad. Esa fue la idea principal por la cual decidí entrar a Derecho. 

Claro que, una vez que entras, vuelves a “tragar sapos”. Me refiero a que te das 
cuenta de que la visión docente y lo que te enseñan no tienen nada que ver con lo 
que yo había experimentado. Te percatas de que existe un divorcio total entre el 
Derecho que se enseña en las aulas y las causas populares que necesitan de su 
uso. No hablo simplemente de la desconexión entre teoría y práctica, que es algo 
que siempre se dice. Normalmente, se cree que la práctica del Derecho se limita a 
los tribunales. Por eso siempre existe esa queja de que en la carrera no te enseñan 
a redactar promociones o a desenvolverte en un juzgado. 

Aquí la cuestión era otra; era un divorcio más profundo: el uso del Derecho para las 
causas populares simplemente no existe en las universidades, ni siquiera se piensa. 
El sujeto del Derecho es siempre el cliente; nunca son los movimientos sociales, 
nunca son los pobres. Entonces, claro, ahí hubo que luchar contracorriente. Tienes 
que “tragar sapos”, aprender cosas y llevar clases que te parecen absurdas.

En realidad, no fue la formación de la licenciatura lo que me orientó hacia los dere-
chos humanos. Fue la experiencia propia la que me hizo ver que el Derecho tiene 
una función social para el pueblo y para los movimientos populares —en ese 
tiempo, un tema muy marcado por la lucha de los pueblos indígenas—. No fue 
tanto la formación académica; fue un esfuerzo por remar en contra de la ense-
ñanza que se imparte tradicionalmente en las universidades. 

Luis Lorenzo Córdova Arellano (LC): Puedes abundar sobre cuáles fueron tus pri-
meros acercamientos con la teoría crítica del Derecho. 

Alejandro Rosillo: En realidad, mi primer acercamiento fue a ciertas teorías críti-
cas. Ya desde el bachillerato, me había acercado a la Teología y la Filosofía de la 
liberación, pero únicamente desde el ámbito filosófico y teológico. Aunado a eso, y 
también durante el bachillerato, tuve mis primeros contactos con el pensamiento 
de Ignacio Ellacuría11. Sin embargo, no se trataba de una teoría crítica del Derecho 
como tal.

11	 Ignacio Ellacuría (c. 1930-1989) fue un filósofo, teólogo y luchador social de nacionalidad española 
enviado a El Salvador como novicio de la Compañía de Jesús en 1949. Desde 1979, Ellacuría fue 
rector de la UCA, y es considerado como parte de la corriente de la Filosofía y la Teología de la 
liberación. 



comisión nacional de los derechos humanos

172 

Después, ya estudiando Derecho, me encontré con que no había nada de teoría 
crítica en la formación jurídica, al menos en aquel tiempo. Fue hasta que me topé 
con los textos de Jesús Antonio de la Torre Rangel12 que empecé a vincular con más 
claridad lo que ya sabía de Teología y Filosofía de la liberación con el ámbito del 
Derecho. A partir de ahí, comencé a rastrear a otros autores que ya estaban traba-
jando esa teoría crítica.

Había una vertiente muy arraigada en el pensamiento de la liberación, como la de 
Jesús Antonio de la Torre, pero a partir de él fui ubicando a otros autores, algunos 
de un talante quizás más marxista, como Óscar Correas13, o de otras corrientes más 
materialistas, como Joaquín Herrera Flores14.

En realidad, fue un golpe de suerte haberme topado con los libros de Jesús Antonio. 
Fue por la recomendación de un profesor. Pero no es que estos temas se vieran en 
la currícula; para nada. Surgió de mi propia necesidad de buscar una idea que tenía 
para mi tesis de licenciatura, que consistió en pensar los derechos humanos y la 
justicia desde los textos bíblicos; buscaba hacer una hermenéutica bíblica, utili-
zando la Teología de la liberación, para hablar sobre derecho y justicia. Fue durante 
la realización de esa tesis que un profesor me recomendó leer a Jesús Antonio. Y 
gracias a eso que tuve mi primer acercamiento formal a la teoría crítica del Derecho.

LC: ¿Y cuál fue ese primer texto?

	 Al tener una participación muy crítica sobre el conflicto de guerrilla salvadoreña y centrar su pro-
ducción intelectual en el tema fue acusado de formar cuadros de guerrilla para el Frente 
Farabundo Martí para la Liberación Nacional (FMLN) dentro de la Universidad y por esa razón fue 
ejecutado extrajudicialmente junto a otros jesuitas dentro del propio recinto por miembros del 
Ejército Salvadoreño. Ver: UCA, “Ignacio Ellacuría (1930-1989)” disponible en https://uca.edu.sv/
ignacio-ellacuria/

12	 Jesús Antonio de la Torre Rangel (n. 1952) es uno de los principales filósofos juristas del Derecho 
en México. Es oriundo de Aguascalientes, ciudad en la que ha realizado su trabajo. Tiene una 
basta producción académica intelectual sobre Derecho, Filosofía, Teología y Filosofía de la libera-
ción con impacto en varios países de América Latina, México y España. Entre sus ideas más 
potentes puede enunciarse el entendimiento del Derecho desde el “iusnaturalismo histórico 
analógico” (categoría propuesta por él) y el entendimiento de los derechos humanos desde la 
filosofía personalista y las filosofías de la praxis. 

13	 Oscar Correas (c. 1943-2020), fue uno de los principales teóricos críticos del Derecho en América 
Latina y el fundador del movimiento Crítica Jurídica. Es de origen argentino, y fue obligado a 
exiliarse en México en 1976 a causa de la persecución de la Alianza Anticomunista Argentina. 

	 Una vez radicado en México, desarrolló una forma disruptiva de entender el Derecho a partir del 
pensamiento de Karl Marx. Entre sus principales ideas sobre la crítica del Derecho afirmó que no 
se trata de un problema científico, sino político.

14	Joaquín Herrera Flores (c. 1956-2009) fue un influyente iusfilósofo y profesor de Filosofía del 
Derecho en la Universidad de Sevilla (a partir de 1989) y, posteriormente, en la Universidad Pablo 
de Olavide. Su trabajo central fue una reflexión crítica sobre los derechos humanos desde una 
línea materialista e inmanente. Maduró la idea de que los derechos humanos son procesos de 
apertura y consolidación de espacios de lucha por la dignidad humana y los entendió como pro-
ductos culturales. Su legado se centra en potenciar la indignación frente a las injusticias. 



edición especial

173

Alejandro Rosillo: Fue muy significativo. Trataba sobre el pensamiento jurídico 
contemporáneo15; era su tesis de maestría, la cual él utilizaba para sus cursos de 
posgrado. A partir de conocer ese texto, donde aborda la cuestión del mishpat 
como el derecho de hacer justicia al pobre, busqué otros libros suyos en la biblio-
teca. Curiosamente, encontré El derecho que nace del pueblo en una de las prime-
ras ediciones, y lo más sorprendente fue que la portada tenía una foto que yo había 
visto en Radio Huayacocotla, donde estuve con los jesuitas. Era la imagen de un 
jesuita al que apodaban “El Pajarito”, un hombre muy radical. Él fue quien replan-
teó la misión jesuita desde la Teología de la liberación y consideró que era necesa-
rio cerrar los colegios donde se educaba a la burguesía, a las clases altas. Él cerró el 
Colegio Patria —que era el gran colegio jesuita de la Ciudad de México— con el 
objetivo de que los jesuitas se dedicaran a los sectores populares, lo que provocó 
todo un escándalo. La burguesía mexicana se quejó hasta con el Papa y con el pro-
vincial general de entonces. Este jesuita también había trabajado mucho en la 
zona de Huayacocotla.

Tiempo después, él murió en un accidente, precisamente en esa carretera hacia 
Huayacocotla, y la gente de ahí siempre tenía muy presente el recuerdo de una 
foto donde él está sentado en una reunión con el pueblo. Esa misma foto que 
estaba en Radio Huayacocotla era la que aparecía en la portada del libro de Jesús 
Antonio. Sentí que ahí iba a haber una coincidencia fuerte con lo que yo estaba 
buscando. Y, en efecto, así fue. Esos fueron los primeros libros que empecé a leer de 
él.

LC: Para los que no saben qué es el Mishpat, ¿podrías ampliar sobre eso?

Alejandro Rosillo: La mayor parte del Antiguo Testamento, a diferencia del Nuevo, 
fue escrita originalmente en hebreo. En el hebreo bíblico existen varias palabras 
para referirse a los conceptos de derecho y justicia. Una de las que domina es el 
término Mishpat.

Aunque podríamos traducirla simplemente como derecho, su significado es más 
profundo: se refiere específicamente al derecho que se ejerce cuando se hace jus-
ticia al pobre.

Este es el concepto de derecho que reclama toda la tradición profética del Antiguo 
Testamento, la cual conserva la memoria y la exigencia de la liberación de la escla-
vitud en Egipto. El Antiguo Testamento puede leerse como una tensión constante 
entre esta corriente profética y una tradición más realista o pragmática; una tensión 
que, en muchos aspectos, continúa hasta el día de hoy.

LC: ¿Tú dirías que se trata de exponer una visión teológica del Derecho? 

Alejandro Rosillo: Sí, en efecto, es una visión teológica del Derecho porque, en 
última instancia, se entiende que esa justicia nace de Dios. Aunque afirmar que “la 
justicia la hace Dios” abre uno de los grandes debates teológicos, pues detrás de 
esa idea hay toda una concepción que se tendría que desarrollar.

15	 De la Torre Rangel, J. A. (2006). Del pensamiento jurídico contemporáneo (1era ed.). UASLP.



comisión nacional de los derechos humanos

174 

Se trata de una visión teológica del Derecho que contrasta radicalmente con la que 
predominaría en la Edad Media. Mientras que la visión medieval se basa en la idea 
de que los reyes gobiernan por derecho divino, el concepto del Mishpat es total-
mente lo contrario.

AA: Para ahondar sobre Jesús Antonio. Después de estos acercamientos iniciales a 
sus trabajos escritos, seguiste trabajando con él ya en persona. ¿Qué influencia 
tuvo en tu trabajo posterior?

Alejandro Rosillo: Cuando lo conocí personalmente, él se sorprendió de que yo 
hubiera logrado encontrar algunos textos que consideraba inhallables. Pero, uno 
los encuentra en librerías de viejo o, con un poco de suerte, en alguna sucursal de 
Gandhi. Y a raíz de esto, surgió otra coincidencia que siempre me gusta platicar.

Resulta que teníamos un amigo jesuita en común: Luis del Valle, uno de los teólo-
gos de la liberación más importantes de México. Quizás no es tan famoso porque 
no escribió mucho; su vocación se centró en la enseñanza. En aquel entonces, 
apenas iniciaban los correos electrónicos y con ellos, la costumbre de mandar 
cadenas. Eran las insoportables cadenas de emails: la gente reenviaba lo que le 
parecía interesante, pero dejaba a la vista toda la lista de correos de los 
destinatarios.

En una de esas, Luis del Valle mandó una cadena y dejó visibles todos los correos. 
Por curiosidad, empecé a revisar la lista y me topé con un Jesús Antonio de la Torre 
Rangel. En ese momento pensé: “Tal vez es él, el mismo autor”. Decidí que le iba a 
escribir para comentarle sobre la tesis que hice en la licenciatura, mencionarle que 
había posibilidades de que se publicara e invitarlo a escribir el prólogo.

Le escribí y me respondió que sí, que sí era él —primero le había preguntado si era 
el Jesús Antonio de los libros—, y que le interesaba saber qué quería decirle sobre 
una tesis que relacionaba el Derecho y la Biblia. Le expliqué el proyecto, le pre-
gunté si me podría hacer el prólogo y aceptó. Así fue como nos conocimos: por 
correo electrónico.

El libro se fue trabajando y no fue sino hasta tiempo después —creo que alrededor 
de 2003— que él vino a dar un curso a San Luis Potosí y ya lo conocí en persona. 
Desde entonces y hasta la fecha, hemos colaborado bastante, no solo en alguna 
que otra publicación en coautoría, sino —sobre todo— dialogando sobre nuestras 
posiciones teóricas.

AA: ¿Desde qué momento comenzaste a pensar en la filosofía de la realidad histó-
rica para ligar a la crítica del Derecho y qué autores fueron los que impulsaron esta 
crítica?

Alejandro Rosillo: Después de la tesis de licenciatura, que fue un ejercicio más 
hermenéutico sobre la Biblia, opté por trabajar un enfoque más propiamente filo-
sófico. En ese campo, el autor que más me inspiraba era Ellacuría.

A él ya lo conocía por el ambiente jesuita, pero también desde antes, durante el 
bachillerato. Yo estudié el bachillerato entre 1991 y 1994, y a Ellacuría lo habían 



edición especial

175

asesinado apenas en 1989. Tenía un profesor que estaba muy metido en los temas 
de la filosofía y la Teología de la liberación, y un día nos mostró una entrevista que 
se hizo muy famosa en España. Era una de las primeras que la Televisión Española 
le hacía a Jon Sobrino16, el único jesuita que sobrevivió a la masacre de 1989. Esa 
entrevista debió ser del 90 o 91, y este profesor —que era bastante de izquierda— 
nos la presentó en el Colegio Marista. Desde ese momento me interesó indagar 
más sobre la figura de Ellacuría.

Claro, su pensamiento es muy denso; es ingenuo creer que un estudiante de bachi-
llerato va a entenderlo totalmente. Pero en aquel tiempo, como no había TikTok ni 
esas cosas, todavía creíamos que el conocimiento estaba en los libros.

Después de mi tesis de licenciatura, empecé a pensar en el tema de la tesis de 
maestría. Fue cuando comencé a perfilar mi interés en el fundamento de los dere-
chos humanos —que ha sido uno de los temas que más me ha gustado desarro-
llar— y decidí abordarlo desde la filosofía de Ellacuría, y también desde la de su 
maestro, Xavier Zubiri17.

Fue ahí cuando empecé a vincular la “filosofía de la realidad histórica”, que es la 
gran obra de Ellacuría, con la crítica del derecho. Para ello, necesité otros insumos 
más jurídicos, porque Ellacuría tiene pocos textos sobre derecho. Fue entonces 
cuando comencé a apoyarme más en Jesús Antonio de la Torre, pero también en 
toda la escuela de Sevilla, como David Sánchez Rubio18 y Joaquín Herrera Flores, y 
en toda la gama de autores que se expande a partir de ellos.

AA: ¿Pudieras ahondar más en esa relación de abordajes teóricos y escuelas? 
¿Cómo interrelacionas sus posiciones?

Alejandro Rosillo: Lo que sucede es que, en efecto, son abordajes distintos. Por 
ejemplo, Jesús Antonio de la Torre utiliza el cuestionamiento que hace Ellacuría 
sobre la historización de los derechos humanos para fundamentar su concepto de 
iusnaturalismo histórico. Así es como él lo aplica. A mí, en cambio, me interesó más 
explorar las profundidades filosóficas del propio Ellacuría.

Ese camino me llevó a Zubiri y, a través de él, me fui topando con la clásica discu-
sión epistemológica entre posturas idealistas y materialistas. Ahí caí en la cuenta 
de que gran parte de la filosofía del derecho dominante es, en esencia, idealista: 
desde el iusnaturalismo moderno y el liberalismo —incluidas sus versiones más 
contemporáneas— hasta el neokantismo. Frente a eso, entendí que había que 

16	 Jon Sobrino (n. 1938) es un jesuita vasco-salvadoreño, que reside en El Salvador desde 1957. Es una 
figura y autor central de la eología de la Liberación. Su obra se distingue por colocar a las víctimas 
en el centro de su pensamiento y por su compromiso con una “teología encarnada” que se “moja 
los pies en el barro de la realidad”. Fue compañero y amigo de Monseñor Óscar Romero y sobre-
viviente de la masacre de los jesuitas de la UCA en 1989.

17	 Xavier Zubiri Apalategui (c. 1898-1983) fue un filósofo-teólogo español formado bajo la influencia 
de José Ortega y Gasset, Husserl y Martin Heidegger. Su filosofía se centra en la aprehensión de 
realidad y en una nueva idea de la inteligencia, la inteligencia sentiente. 

18	David Sánchez Rubio (n. 1966) es filósofo-jurista de la Universidad de Sevilla (US). Su obra se 
centra en el pensamiento crítico, la praxis de liberación y los derechos humanos instituyentes. 



comisión nacional de los derechos humanos

176 

optar por reconstruir una visión materialista del Derecho. Y, por supuesto, cuando 
uno dice materialismo, el primer referente suelen ser las tradiciones marxistas.

Aunque yo no vengo de una tradición propiamente marxista, sí me considero parte 
de una tradición materialista. Hay que recordar que tanto la Teología como la 
Filosofía de la liberación tienen una fuerte matriz marxista, aunque no es la única.

Lo que fui descubriendo es que Zubiri ofrece una opción epistemológica que él 
llama “materialismo abierto”, y entiendo que por eso fue la opción de Ellacuría. Él 
vivió en una época de diálogo intenso con autores marxistas y de una fuerte tensión 
entre el marxismo latinoamericano —que buscaba ser menos dogmático y com-
prender de otra forma la revolución y sus sujetos— y el marxismo más dogmático 
de la Unión Soviética. También era necesario combatir la caricatura que las dicta-
duras y la derecha hacían del marxismo. En ese contexto, se dio un encuentro muy 
potente en América Latina entre las posturas cristianas y marxistas; la Teología de 
la liberación siempre estuvo relacionada con el marxismo.

Esto generaba un cuestionamiento fuerte, la idea de que el materialismo marxista 
no es compatible con ninguna concepción espiritual del ser humano. Por eso 
entiendo que a Ellacuría le interesó tanto utilizar a Zubiri: vio en él una opción filo-
sófica para hablar de un “realismo abierto” y llevarlo a un diálogo con el marxismo. 
Le permitía proponer una comprensión materialista de la realidad que no cayera 
en lo que a veces se le acusa al marxismo dogmático: un materialismo mecani-
cista. Buscaba, en cambio, una concepción de la realidad mucho más compleja 
que esa caricatura.

Desde ahí fui viendo que sí era posible pensar una teoría crítica materialista del 
Derecho —que, en mi opinión, no puede ser crítica si no es materialista— utili-
zando estos elementos teóricos. Y a partir de ahí, entras en diálogo con otras 
corrientes, como la escuela de Sevilla de Joaquín Herrera Flores y David Sánchez 
Rubio. Por ejemplo, Herrera Flores utiliza más a la escuela de Budapest, mientras 
que David Sánchez Rubio, en sus inicios, se apoyó mucho en Enrique Dussel y su 
noción del “trabajo vivo”, que obviamente proviene de Marx.

Al final, en lo que vamos coincidiendo es en la necesidad de entender los derechos 
humanos desde la transformación de las condiciones materiales de vida. La pre-
gunta es: ¿cómo fundamentar eso filosóficamente? Ahí es donde comienzo a 
hacer todo este trabajo de diálogo entre la visión de la Filosofía de la liberación más 
ellacuriana —con su matriz zubiriana— y estas otras escuelas, ya sean de Dussel o 
de la escuela de Budapest.

LC: Más allá de la tradición marxista, para construir esta propuesta de una funda-
mentación del sujeto abstracto, sino del sujeto vivo material, ¿qué autores y autoras 
están dentro de esta línea iusmaterialista histórica?

Alejandro Rosillo: Si hablamos de manera estricta sobre una corriente materia-
lista, creo que encontraríamos a la tradición de autores marxistas. Pienso en figuras 



edición especial

177

como Óscar Correas, Antonio Salamanca19 —quien trae una tradición muy fuerte 
que dialoga con Xavier Zubiri y con Marx—, o Antônio Carlos Wolkmer20. Yo creo 
que gran parte de los defensores del pluralismo jurídico en América Latina, si 
buscan un fundamento sólido para el Derecho, tienen que llegar a un fundamento 
iusmaterialista.

El riesgo es que, si no tienen ese fundamento, terminen basando el pluralismo jurí-
dico en teorías que son, en el fondo, idealistas. Considero que uno de los grandes 
problemas de ciertas posiciones posmodernas hoy en día es que se quedan en un 
identitarismo que carece de esa base material. Es decir, ubican la identidad como 
una idea abstracta y no como el resultado de condiciones materiales.

Por eso creo que todo el pluralismo jurídico, mientras no caiga en esa defensa 
meramente identitaria, tiene bases iusmaterialistas. Y ahí podemos citar a Wolkmer, 
porque toda su tesis doctoral sobre el pluralismo jurídico está fundamentada en la 
Filosofía de la liberación; específicamente, en la tradición dusseliana, que a su vez 
tiene una fuerte herencia levinasiana, fenomenológica y marxista.

También hay otra tradición materialista muy fuerte dentro de la Filosofía de la libe-
ración, que es la que genera Franz Hinkelammert. La suya es una corriente con una 
clara raíz marxista, que propone una recomprensión de Marx desde América Latina 
y aborda el problema del sujeto económico vinculado con el sujeto del Derecho. 
Ahí también podemos encontrar un autor muy importante para este ámbito.

Es crucial señalar que estos no son autores que hayan desarrollado propiamente 
una teoría del Derecho, pero su pensamiento es fundamental y hay que rescatarlos 
para poder construirla.

LC: Quisiera preguntarle sobre la enseñanza del Derecho. Generalmente, a los 
estudiantes se les presenta un mapa del pensamiento jurídico dominado por dos 
grandes corrientes: el iusnaturalismo y el iuspositivismo. En su opinión, ¿por qué 
persiste esta visión dualista en la formación de los juristas?

Y, en ese sentido, ¿considera que esta clasificación sigue siendo válida o resulta ya 
insuficiente y es necesario incorporar otras corrientes de pensamiento jurídico?

Alejandro Rosillo: En este punto, rescato mucho lo que se ha llamado el pensa-
miento descolonial, que, a fin de cuentas, es un momento más del pensamiento 
de la liberación. Era lo que Enrique Dussel estaba desarrollando en su última etapa 
antes de fallecer.

19	 Antonio Salamanca Serrano (n. 1964) de origen español, es un filósofo, jurista iusmaterialista con 
trabajos fundamentales en esa temática. Se destaca como temática central de su trabajo la fun-
damentación de los derechos humanos y la teoría socialista del Derecho. 

20	Antonio Carlos Wolkmer (n. 1952) de origen brasileño, es un jurista, sociólogo y filósofo del 
Derecho; además de ser de las figuras más destacadas en la crítica jurídica latinoamericana junto 
a Jesús Antonio de la Torre Rangel. Su trabajo sobre pluralismo jurídico es fundamental para 
entender los fenómenos de la región.



comisión nacional de los derechos humanos

178 

Ese fundamento filosófico del giro descolonial nos lleva a insistir en que la dicoto-
mía entre iusnaturalistas y iuspositivistas es una clasificación generada desde el 
pensamiento eurocéntrico. Es una disputa que surge de la historia europea, lo cual 
no impide que de ella se desprendan cuestiones valiosas. Sin embargo, creo que es 
una división que ya no encaja, porque en realidad es una disputa propia de la filo-
sofía moderna del Derecho, que se gestó principalmente en los siglos XIX y XX.

Ambas corrientes se centran en analizar el Derecho exclusivamente dentro de la 
construcción del Estado moderno. Por eso, considero que se necesita ampliar esa 
visión, pues el Derecho debe pensarse desde otras coordenadas geopolíticas. 
Podríamos empezar a hablar de concepciones iusmaterialistas del Derecho que 
tomen en cuenta la matriz colonial del poder: cómo el Derecho ha sido un instru-
mento de colonialidad, pero también cómo puede ser un instrumento de 
descolonialidad.

Quedarse en el puro debate entre iuspositivismo y iusnaturalismo ya no es sufi-
ciente. Es más, creo que la propuesta de Jesús Antonio de la Torre sobre un iusna-
turalismo histórico analógico ya se sale de esa disputa y se mueve hacia otro 
campo.

Aunque él recupera una tradición importante, su elección del iusnaturalismo 
clásico en lugar del moderno, tiene mucho que ver con esta ubicación geopolítica. 
Este es un punto donde mi trabajo dialoga con el suyo: en el estudio de la tradición 
iberoamericana de derechos humanos.

Jesús Antonio nos hace ver que hay dos grandes tradiciones: el iusnaturalismo 
clásico y el iusnaturalismo moderno. Él sostiene que la tradición iberoamericana 
sigue la vía del clásico, a diferencia del racionalista moderno, que es la base de la 
tradición liberal de los derechos humanos. Mi aporte a esa idea ha sido insistir en 
que, más allá de la diferencia teórica, es crucial reconocer el lugar geopolítico 
desde el cual se enuncia ese iusnaturalismo clásico.

Cuando en el Siglo XVI, autores como Bartolomé de las Casas, Vasco de Quiroga o 
Alonso de la Veracruz utilizan el iusnaturalismo clásico, lo hacen desde otra ubica-
ción geopolítica. Por eso, al final, Francisco de Vitoria no va a coincidir en muchas 
cosas con Bartolomé de las Casas. ¿Por qué? Porque entre ellos está la diferencia 
colonial. Vitoria habla desde Europa, desde la metrópolis, y aunque defiende a los 
indígenas, su visión es la del fundador del Derecho internacional público. La pers-
pectiva de Bartolomé de las Casas es todavía más radical porque en ella ya existe 
un elemento de ubicación geopolítica distinto.

Ahí es donde abrimos un campo de análisis completamente nuevo, que además se 
alinea mucho mejor con las posiciones jurídicas materialistas. Incluso desde la filo-
sofía europea, hay quienes han demostrado cómo la concepción de naturaleza de 
los clásicos medievales como Tomás de Aquino no se diferencia mucho de la con-
cepción de materia en Marx. ¿Por qué? Porque en ambas tradiciones es obvio que 
la gente tiene necesidades y que hay que comer.



edición especial

179

En cambio, el concepto de naturaleza humana abstracto e idealista es, en reali-
dad, la ideología burguesa de liberales como Locke, que ya realizan una abstrac-
ción total. Podríamos decir que la naturaleza de la tradición escolástica tiene más 
cercanía con la materia de Marx que con la naturaleza de los liberales burgueses, 
y creo que esto se comprueba al hacer esa ubicación geopolítica en la tradición 
iberoamericana.

Por todo esto, quedarse con la simple división entre iusnaturalismo y iuspositi-
vismo ya no es una opción. Hay que abrirse a otros campos. Y no se trata solo de 
añadir el iusmarxismo, sino de incorporar estas lecturas geopolíticamente situa-
das desde el Sur: desde los lugares que han sufrido la herida colonial, la teoría de la 
dependencia, etcétera. 

LC: Para recapitular las corrientes que hemos discutido, tendríamos: el iusnatura-
lismo, con los matices que usted comentó; el iuspositivismo, también de raíz euro-
céntrica y una tercera gran categoría, que sería el iusmaterialismo.

Mi pregunta es sobre el iusmarxismo, que también mencionó es: ¿dónde lo ubica-
ría usted? ¿Se trata de una corriente dentro del iusmaterialismo o es una categoría 
aparte?

Alejandro Rosillo: Sí, dentro de la propia corriente iusmarxista, podríamos abrir 
muchas subdivisiones que se relacionan con todo lo que hemos comentado.

Cuando enseño filosofía del derecho, busco hacerlo de una forma muy pedagó-
gica, presentando el campo en esas tres grandes ramas. Sin duda, a la última es a 
la que le dedico más tiempo, porque es necesario incluir todo lo que he mencio-
nado: la importancia de la ubicación geopolítica, el pensamiento decolonial y 
también la historia social del Derecho.

Podríamos decir que las dos primeras corrientes [los alumnos] las toman como 
algo más teórico, como parte del temario, pero con la tercera, algunos estudiantes 
ya empiezan a sentirse incómodos. Porque abordar temas como las clases sociales, 
el uso del Derecho por la clase dominante o las cuestiones de raza, comienza a 
generar incomodidad en una universidad que, aunque es pública, se ha aburgue-
sado bastante.

Pero, por otro lado, también despierta mucho interés. Me doy cuenta de que existe 
una conciencia de clase, aunque sea de forma muy empírica. En el fondo, los estu-
diantes saben cuáles son sus intereses. Se notan, entonces, ciertas incomodidades. 
Supongo que esto ocurre porque algunos estudiantes comienzan a darse cuenta 
de que, tal vez, ellos mismos responden a los intereses de una élite jurídica que 
utiliza el Derecho de una manera muy específica. Y esa forma de usarlo es, precisa-
mente, lo que desde una perspectiva crítica denunciamos como un uso ideológico 
del Derecho.

LC: ¿Cómo fue el proceso para llevar esa crítica inicial a un plano de análisis más 
global? Específicamente, ¿cómo articuló un marco para pensar los derechos 
humanos desde América Latina —lo que en Cuba se conoce como “Nuestra 
América”— en contraposición al pensamiento colonial europeo?



comisión nacional de los derechos humanos

180 

Alejandro Rosillo: La respuesta está en lo que expliqué antes. Tuvo que ver con 
comprender que, para hablar de filosofía del derecho, se necesita, irremediable-
mente, abordar la historia de las ideas jurídicas. Eso es algo que aprendí y valoré 
mucho leyendo a Zubiri. En uno de los primeros textos suyos que leí, dice algo así 
como: “hacer historia de la filosofía ya es hacer filosofía”.

Él establece una diferencia con otras disciplinas. Uno puede hacer historia de la 
física y no por eso está haciendo física; uno puede hacer historia de la matemática 
y no por eso está haciendo matemáticas. En cambio, la filosofía tiene como carac-
terística intrínseca que historiarla ya es un acto filosófico en sí mismo. Claro, esto 
aplica cuando se hace una buena historia de la filosofía, no cuando simplemente 
se repiten frases de filósofos fuera de su contexto histórico.

Apliqué esa misma lección al Derecho: no se puede hacer filosofía del derecho sin 
hacer historia de las ideas jurídicas, es decir, sin historiar la propia filosofía del 
derecho.

Eso me hizo conectar con toda esa tradición que nace con Leopoldo Zea y que 
continúan Horacio Cerutti y Mario Magallón, de recuperar la historia de las ideas en 
América Latina, pero llevándola al ámbito del Derecho. Comprendí que también 
tenemos una filosofía del derecho latinoamericana que hay que rastrear, por lo 
menos desde el Siglo XVI, desde el momento en que entramos por la fuerza al 
sistema global moderno-colonial.

Para mí siempre ha sido importante esa herencia intelectual que comparto con 
Jesús Antonio de la Torre: la de la tradición iberoamericana de los derechos 
humanos. Es la manera como he ido viendo que es necesario pensar el Derecho 
históricamente, recuperando toda esa tradición de ideas de América Latina. 
Además, ese ejercicio nos hace conscientes del lugar que, globalmente, ocupa 
nuestra región. Al final, eso nos ayuda a pensar de manera universal, pero siempre 
partiendo desde nuestras situaciones concretas.

LC: Dr. Rosillo, dado que esta entrevista será leída por un público amplio y no solo 
por especialistas en Derecho, sería de gran ayuda para nuestros lectores si pudiera 
ofrecernos los datos intelectuales clave sobre Ignacio Ellacuría y Xavier Zubiri, dos 
pensadores que han sido fundamentales en esta conversación.

Alejandro Rosillo: Bueno, Ignacio Ellacuría era un jesuita vasco que se radicó en El 
Salvador, y es ahí donde realiza casi toda su obra más importante, aunque de vez 
en cuando se trasladaba a España para trabajar con Xavier Zubiri. Fue rector de la 
Universidad Centroamericana [UCA] de El Salvador y forma parte del grupo de 
jesuitas asesinados por un comando del ejército salvadoreño en 1989, en el con-
texto de la guerra civil. Se le reconoce como uno de los autores más representati-
vos de la Teología y de la Filosofía de la liberación.

Él, de manera explícita, sí hace teología de la liberación, tiene textos sobre el tema 
y habla del concepto de la liberación, de la revelación como liberación, etc. Pero en 
cuanto a la filosofía, él prefería hablar de la “función liberadora de la filosofía”, y su 



edición especial

181

pensamiento más maduro es el que ya mencionamos, su Filosofía de la realidad 
histórica.

Este es un libro que se publicó póstumamente y que, en realidad, es solo la primera 
mitad del proyecto que tenía en mente. Él lo había pensado en dos partes: una, que 
trataba sobre qué es la realidad histórica —una concepción muy materialista, pero 
a la vez histórica, estructural y dinámica—, y una segunda parte que iba a ser sobre 
el sujeto de esa realidad histórica. Es decir, la parte de la praxis humana. Esa 
segunda parte quedó en borradores y en los apuntes de diversos cursos que han 
sido trabajados.

Hay mucha obra publicada de él, existe un acervo electrónico en la UCA y un 
archivo con todos sus textos que, si no me equivoco, no hace mucho fue declarado 
de interés cultural por la UNESCO. Ahora mismo, la Universidad de Granada está 
trabajando en sus obras completas; dicen que van a ser como 20 tomos. Era un 
autor muy prolífico, pero no todo está publicado.

Ahora, Xavier Zubiri es un autor de un perfil muy distinto; de la filosofía más meta-
física. No vamos a encontrar en su obra muchos textos políticos, jurídicos o tan 
éticos, sino que es de esos pensadores que hacen “filosofía general”, dedicado a la 
epistemología y a la metafísica. Pero lo interesante de él es que propone esa visión 
filosófica que han llamado el “realismo abierto”. En América Latina, su pensa-
miento fue muy difundido —en parte por los jesuitas— por ese potencial que les 
comentaba: ofrece una concepción de la realidad muy materialista, que permite ir 
en contra de las posturas idealistas y subjetivistas del conocimiento. Entonces, 
aunque es un filósofo bastante denso, creo que al ámbito del Derecho puede darle 
elementos filosóficos muy importantes, justo para construir una teoría materialista 
del Derecho. Pienso que ahí hay una opción y un camino muy rico en términos 
filosóficos. 

AA: ¿Qué vigencia encuentras hoy en la Filosofía de la liberación y en el pensa-
miento descolonial para estudiar Derecho? 

Alejandro Rosillo: Considero que estas dos corrientes —la Filosofía de la liberación 
y el pensamiento descolonial— tienen mucho que aportar para construir esta 
nueva filosofía del derecho. La clave es no desprenderse nunca de un diálogo cons-
tante con el pensamiento de Marx.

No hay que olvidar que ambas corrientes tienen orígenes ahí, y su validez reside en 
el énfasis que ponen en la materialidad de la realidad. Si se pierde ese énfasis, es 
fácil caer en tentaciones idealistas. Esto es un riesgo presente sobre todo en ciertas 
vertientes del pensamiento descolonial —quizás no tanto en la Filosofía de la libe-
ración—, donde se puede perder el matiz materialista y derivar hacia caminos idea-
listas, especialmente en lo que respecta a lo identitario. Existen versiones del 
pensamiento descolonial que —en mi opinión— pecan de idealistas al centrarse 
exclusivamente en lo identitario y descuidar el análisis de cómo está estructurada 
la realidad histórica.



comisión nacional de los derechos humanos

182 

LC: Para aclarar conceptos y llevar la conversación a un plano más práctico: A partir 
de la Filosofía de la liberación, ¿podríamos hablar de la existencia de un “iusmate-
rialismo de la liberación”? Es decir, ¿existe como tal un Derecho de la liberación o 
para la liberación?

Alejandro Rosillo: Creo que se está construyendo —por decirlo en términos de 
Ellacuría— una “jurídica de la liberación”. Así como se habla de una estética, una 
filosofía o una ética de la liberación, considero que varios autores han estado cons-
truyendo lo que podríamos llamar una “jurídica de la liberación”; es decir, una filo-
sofía del derecho desde la liberación y para la liberación. Esa jurídica de la liberación 
tiene un marco teórico muy rico, con elementos marxistas, elementos del pensa-
miento descolonial y, por supuesto, de toda la tradición de la Filosofía de la 
liberación.

LC: Eso que menciona me recuerda a su último texto sobre Vasco de Quiroga. Y 
corríjame si me equivoco, pero si lo entendí bien, él supo usar el Derecho de una 
forma práctica. Es decir, no tenía una visión negacionista o puramente rígida, como 
sostienen ciertas tendencias ortodoxas que ven el Derecho únicamente como un 
instrumento de la clase dominante, un garrote contra la otra clase. Desde esa pers-
pectiva no habría cabida para pensar el Derecho como una herramienta de 
liberación.

Alejandro Rosillo: Yo creo que insistir en una tradición jurídica de la liberación o en 
una visión materialista del Derecho implica, fundamentalmente, entender que el 
Derecho tiene criterios materiales y no es pura forma. Si se parte de la idea de que 
el Derecho es pura forma, un simple proceso o herramienta, entonces se cae en la 
conclusión de que es solo un instrumento de la clase dominante. Desde esa visión, 
si la izquierda está en el poder, usa el Derecho para someter a la derecha, y si la 
derecha llega al poder, lo usa para someter a la izquierda. El único criterio para cri-
ticar su uso sería, entonces, la alineación política de quien habla.

Pero yo considero que esto es incorrecto. Hay que insistir en que no fue lo mismo 
el juicio que llevó a la cárcel a Lula da Silva que el juicio que llevó a la cárcel a 
Bolsonaro. Afirmar que la única diferencia es quién domina en ese momento 
empobrece radicalmente la comprensión del Derecho. Una apuesta de la filosofía 
del derecho es defender que este tiene un contenido material; hay un principio 
material del Derecho que es el criterio duro y liberador que nos permite distinguir 
entre un uso legítimo y el mero ejercicio del poder sin racionalidad ni reglas.

La Filosofía de la liberación y el pensamiento descolonial nos ayudan a superar la 
falacia —que también es otra falacia del pensamiento europeo y sobre todo del 
positivismo— de pensar que el Derecho es un producto exclusivamente moderno. 
Si bien tiene formas modernas, también se manifiesta materialmente en diversas 
culturas. Ese es el sentido de recuperar el Mishpat, que es una concepción no 
formal, sino material: es la capacidad que tenemos de responder al grito de “tengo 
hambre”, es decir, del hambriento. Desde esta perspectiva, sí puede existir un 
Derecho para la liberación. Por tanto, yo estaría de acuerdo en que existe un 
Derecho de la liberación y esa es la recuperación material del Derecho. 



edición especial

183

AA: ¿Qué implicaciones tiene la “historización de los conceptos” y el “logos histó-
rico” para pensar los derechos humanos en el contexto mexicano actual?

En el contexto actual —y además mundial— hablar de la historización de los con-
ceptos, la propuesta metodológica de Ellacuría es fundamental. Cuando los discur-
sos de los pueblos se incorporan a los discursos del poder, siempre hay que tener 
la capacidad de historizar el uso de esos discursos. Por ejemplo, cuando yo estudié, 
la licenciatura en Derecho, el concepto de “derechos humanos” no era bien visto y 
los profesores defendían el concepto de garantías individuales y decían que los 
derechos humanos eran un concepto politizado del Derecho, que se usaban solo 
por los revoltosos de los movimientos sociales, de las ONG. Cuando luego eso se 
logra constitucionalizar, pasa a otro plano, pero siempre debe tenerse la herra-
mienta crítica de la historización de su uso porque en cualquier momento pueden 
verse sus usos ideologizados. 

Por ejemplo, cuando se discutió la reforma judicial se mencionó mucho el caso del 
juez potosino que reconocía los derechos humanos de las empresas eléctricas, es 
decir, que amparaba a Iberdrola diciendo que esa empresa tenía derechos 
humanos. Ahí es claro que la historización y el Derecho crítico son herramientas 
fundamentales en el contexto mexicano, pues más de allá de quienes se llenan la 
boca de derechos humanos, estos deben transformar materialmente la realidad. 

LC: En tu experiencia como profesor, así como coordinador y fundador de la 
Maestría en Derechos Humanos de la Universidad Autónoma de San Luis Potosí, 
¿cuál consideras que es el estatus de la enseñanza del Derecho en relación con las 
actuales generaciones, tanto en licenciatura como en posgrado? ¿Consideras que 
es conveniente modificar el currículo de las facultades de Derecho? 

Alejandro Rosillo: Como profesor, veo que la enseñanza del Derecho sigue muy 
enfocada en la tradición positivista: leer leyes y sentencias como si eso fuera el 
Derecho. Esto genera estudiantes apáticos que ven el Derecho solo como una 
técnica. Por eso a veces pienso, si esa va a ser la manera de enseñarlo, pues no hay 
necesidad de hacer una currícula universitaria, sino que podríamos volver a la 
forma de enseñanza medieval en la que se aprendían técnicas directamente con 
quienes lo ejercían y luego el maestro te certifica, similar a la manera en la que se 
aprendía herrería. Esto es un problema porque las currículas no aprovechan el 
potencial de los estudiantes; la apatía no proviene solamente de los estudiantes, 
sino que proviene de la enseñanza. Con una currícula en la que se enseña solo lo 
que ya dice la ley, no se genera ningún interés.

Ver el Derecho como afectado por muchos campos y muchas estructuras en reali-
dad es la consecuencia de la perspectiva materialista y por tanto, se comprende 
como un producto social que requiere de un bagaje interdisciplinario. Caso contra-
rio ocurre con las currículas que entienden el Derecho como sinónimo de la ley 
pues, ese camino no conduce a ninguna capacidad crítica ni creativa. 

Donde veo esto muy claro es en el taller de tesis que imparto en los últimos años 
de la carrera. Cuando les pido a los estudiantes [de licenciatura] que planteen su 
objeto de investigación, surge un gran problema. Pueden tener el ánimo de 



comisión nacional de los derechos humanos

184 

investigar temas muy interesantes, pero carecen de las herramientas teóricas y 
metodológicas para hacerlo. ¿Por qué? Porque las únicas herramientas que se les 
dieron durante toda la carrera fueron las básicas: leer leyes y, a medias, 
interpretarlas.

Entonces, imagínate que llega un estudiante y dice: “Profesor, quiero investigar 
sobre la explotación sexual y el trabajo sexual en San Luis Potosí”. Para un tema así 
se necesita todo un contexto de teoría social feminista y de género, además de 
metodologías de sociología, antropología o psicología. ¿Tienen esas herramientas? 
No, porque durante cinco años lo único que hicieron fue leer códigos y leyes.

Otro caso que siempre pasaba era con temas de derecho familiar, como la aliena-
ción parental. Llegaban muy interesados, hacían su protocolo y establecían sus 
preguntas de investigación, pero resultaba que para responder sus inquietudes 
necesitaban saber algo de psicología. ¿Llevaron psicología en la carrera? No. ¿Cuál 
era la solución práctica del momento? Abandona esas preguntas y plantéate las 
típicas de un legalista: ¿qué dice la ley sobre esto?, ¿qué errores tiene la ley?

Es decir, se les orilla a quedarse en un solipsismo normativo, donde el Derecho es 
únicamente la norma. Aunque los estudiantes tienen más inquietudes, las herra-
mientas que les damos en la licenciatura se quedan en eso. Su mayor propuesta en 
una tesis termina siendo “modificar la norma”. ¿Cómo le haces tú, como profesor 
de un taller de tesis de un solo semestre, para solventar las carencias de cinco años 
de formación? Si les pides armar un marco teórico, te preguntas: ¿qué teoría vieron 
durante la carrera? Casi ninguna. A ellos se les enseña que el Derecho es la norma, 
como si naciera de un árbol, sin teorías detrás.

Precisamente por esa experiencia, cuando fui coordinador de la Maestría en 
Derechos Humanos, la apuesta fue proponer una maestría interdisciplinaria. El 
objetivo era dar las herramientas para que los estudiantes con inquietudes, más 
allá de la norma, pudieran abordar el Derecho de manera compleja. Lo primero 
que postula la maestría es una concepción compleja del Derecho: no es solo la 
norma, es un producto social inmerso en la realidad y, por lo tanto, hay que valerse 
de muchas herramientas para poder abordarlo. Por eso empezamos con filosofía, 
teoría social y antropología. Esto ha llegado al grado de que profesores de la propia 
facultad han dicho que lo que damos no es una maestría en Derecho, “porque ni 
Derecho vemos”.

AA: Para conectar con esta última respuesta y desde esa experiencia interdiscipli-
naria con la maestría, ¿qué visión de futuro encuentras para la disciplina jurídica y 
los derechos humanos? ¿Qué aspectos son urgentes de descartar, mejorar o 
implementar?

Alejandro Rosillo: Lo más importante para la renovación de lo jurídico es apostar 
por la interdisciplinariedad. Eso que tanto se dice en otras disciplinas, hay que tra-
ducirlo a la currícula, a la formación real de los estudiantes. Es un pecado original 
en la academia que todos hablen de interdisciplinariedad, pero nadie la practique. 
Si hay un ámbito donde urge meterla con más fuerza, es el Derecho.



edición especial

185

Si no lo hacemos, nuestra disciplina acaba siendo un solipsismo normativo que no 
genera pensamiento crítico ni creativo y, por lo tanto, no ayuda a que el Derecho 
sea una verdadera herramienta de solución de problemas sociales. La primera 
solución que se nos ocurre a los juristas es poner más penas. Ante un problema 
social, ¿qué hacemos? ¡Crear un delito! Es lo más fácil, pero demuestra la poca 
creatividad que estamos formando, y eso es por falta de interdisciplina. El futuro es 
que seamos más interdisciplinarios, sobre todo si nos queremos tomar en serio la 
materialidad del Derecho.

LC: ¿Qué juristas de este corte consideras que no pueden faltar en una antología 
de derecho mexicano?

Alejandro Rosillo: Para entender nuestra historia, hay que leer a García Máynez y a 
otros. Pero ya en lo contemporáneo, creo que hay que rescatar a toda esta genera-
ción de autores y autoras que nos estamos moviendo en el pensamiento jurídico 
crítico. Ya conocen a Aleida Hernández Cervantes, a Milay Burgos Matamoros; a 
todas las colegas que trabajan feminismo jurídico; todo lo que proviene de la 
reflexión del litigio estratégico crítico desde los sectores populares como Orlando 
Aragón Andrade, Jesús Antonio de la Torre Rangel y Óscar Arnulfo de la Torre De 
Lara. 

Todas estas reflexiones que nacen de las realidades de México —lo que se ha gene-
rado a partir de los derechos de los pueblos indígenas, los movimientos por el 
maíz— ya deben ser parte de una buena antología del pensamiento jurídico mexi-
cano. Sería interesante pensar en una antología que parta de situaciones concre-
tas y muestre cómo eso ha ido generando teoría.

LC: Aprovechando este tema, ¿Cuál es tu opinión sobre la reforma judicial? 
¿Consideras que nos hizo conocer más a nuestros juristas?

Alejandro Rosillo: Claro. La reforma judicial nos llevó a politizar el Poder Judicial en 
el buen sentido de la palabra. Es decir, a reconocer que, al ser un poder, es un poder 
político. Hay que superar esa falacia del positivismo de que el Poder Judicial era 
poder, pero no político; que sus miembros eran técnicos, como si la técnica no 
tuviera que ver con la ideología. Ese es un paso importantísimo.

Lo otro es que también nos hace ver las carencias, y las vamos a seguir viendo. 
Conforme avancen estos nuevos funcionarios electos popularmente, sin duda 
vamos a ver muchos errores humanos. Pero eso no debe descalificar el procedi-
miento, sino llevarnos a cuestionar qué tipo de juristas se están formando en las 
universidades. Ahora tenemos que pensar que los juristas que formamos proba-
blemente serán electos para cargos judiciales. ¿Cómo los vamos a formar? Ya no 
vale formarlos a la antigua.

Por otro lado, está el reto pedagógico de que la gente se interese cada vez más en 
estas elecciones. La poca participación inicial no es un criterio para descartar el 
modelo, sino el punto de partida para que, con el tiempo, haya más interés. Es una 
tarea para el sistema educativo y las facultades de Derecho: quitarle ese velo de 
ocultamiento al Poder Judicial y llevarlo a la discusión pública. Me gustaría ver que 



comisión nacional de los derechos humanos

186 

los jueces electos sigan participando en debates, dando entrevistas y explicando 
sus sentencias a la gente. Que sean pedagogos del Derecho popularmente.

LC: ¿Tú dirías que en la composición de la nueva Corte la corriente que prevalece 
es el iusmaterialismo?

Alejandro Rosillo: No, no creo. Ni siquiera creo que puedan estar formados en ese 
ámbito. Yo creo que lo que domina es una formación técnica positivista clásica. 
Quizás en algunos hay ánimo de hacer algo diferente, pero probablemente sin cla-
ridad de por dónde ir. Sin embargo, hay cosas valiosas, como el nombramiento 
Orlando Aragón en el Centro de Estudios Constitucionales. Eso podría significar 
una intención de ir por un nuevo camino y un reconocimiento de que hay grandes 
lagunas en la formación de juristas críticos.

LC: Como última pregunta, es muy pertinente que nos comentes tu participación 
en la “Declaración de Los Pinos” de 2023, impulsada por la Comisión Nacional de 
los Derechos Humanos.

Alejandro Rosillo: Yo participé en una de las mesas de diálogo, en concreto sobre 
el derecho humano a la ciencia, pero dándole esta perspectiva decolonial y de 
diálogo de saberes que hemos venido hablando. Mi interés es insistir en lo urgente 
que es modificar la formación jurídica para que se tomen en serio los derechos 
humanos y la construcción de paz, con un profundo sentido ético.

Ese sentido ético es lo que desde el inicio hemos llamado la dimensión material del 
Derecho. El Derecho no es solo una herramienta para conseguir tus intereses; su 
validez radica en que se utilice desde un sentido ético. Hay un criterio material que 
debe predominar, es decir, no cualquier uso de esa herramienta es legítimo. Esa es 
la parte que hay que desarrollar y defender, porque si no, queda simplemente 
como un instrumento del poder.

AA: ¿Cuáles son tus proyectos de investigación actuales o futuros?

Alejandro Rosillo: Actualmente estoy trabajando en fundamentar teóricamente el 
tema del derecho humano a la ciencia, a raíz de la nueva ley. Como proyectos de 
más largo aliento, sigo con la tradición iberoamericana de derechos humanos; es 
un proyecto que espero nunca terminar, porque siempre hay más que rescatar 
frente a la invisibilización de las ideas jurídicas en América Latina. Y el otro gran 
proyecto es seguir construyendo esta jurídica de la liberación o una teoría crítica 
del Derecho desde nuestra región, de manera cada vez más sistemática.

Además, hay otro tema que he venido ideando, que es vincular el ámbito de la 
espiritualidad con los derechos humanos. Tiene que ver con una reflexión crítica 
sobre la responsabilidad humana que uno asume cuando decide ser defensor de 
derechos humanos. Optar por esa vía tiene que afectar tu propia humanidad y tu 
manera de ver el mundo. A eso le llamo una “espiritualidad de los derechos 
humanos”, que busca ser una crítica al uso instrumental que a veces se les da, por 
ejemplo, para conseguir recursos públicos; se vacía de contenido a los derechos 
humanos, se convierten en otro discurso que se come el mercado, en lugar de ser 
una herramienta para la transformación social. Sería una forma de luchar contra la 



edición especial

187

banalización de los derechos humanos y evitar que sigan construyendo subjetivi-
dades neoliberales.

LC: ¿Consideras que la investigación en derechos humanos amerita una metodo-
logía propia?

Alejandro Rosillo: Creo que tiene que ser una investigación interdisciplinar, por lo 
que puedes tomar métodos de otras áreas. Pero lo que nunca hay que perder es el 
fundamento crítico y material de los derechos humanos. El meollo del asunto no es 
solo el método, sino la concepción de los derechos humanos desde la que partes. 
Tú puedes tener una concepción liberal y utilizar un método muy bueno, pero el 
resultado será limitado. Las metodologías que elijamos deben partir siempre de 
esta concepción crítica y compleja; si no, se contradice la naturaleza misma de los 
derechos humanos.







Derechos
Humanos México

Edición especial

CENTRO NACIONAL DE DERECHOS HUMANOS
“ROSARIO IBARRA DE PIEDRA”

teorizar la práctica
para transformar
la realidad

Teoría crítica y pensamiento 
jurídico emancipador 

Revista


	Página en blanco



